ORIENS CHRISTIANUS

Hefte fiir
die Kunde des christlichen Orients

Im Auftrag der Gorres-Gesellschaft
unter Mitwirkung von Julius Affalg

herausgegeben von Hubert Kaufhold und Manfred Kropp

Band 84 - 2000

HARRASSOWITZ VERLAG






ORIENS CHRISTIANUS

Hefte fiir die Kunde des christlichen Orients
Band 84



LSRRy
'_llr- :" hh_ i
o ;':7:"‘1 o i

i S
¥ RISy
= il =

. L L
i I
. l
J
' 1
[
i p
L
I
[
A,
T ‘



ORIENS CHRISTIANUS

Hefte fiir
die Kunde des christlichen Orients

Im Auftrag der Gorres-Gesellschaft
unter Mitwirkung von Julius ABfalg

herausgegeben von Hubert Kaufhold und Manfred Kropp

Band 84 - 2000

HARRASSOWITZ VERLAG - WIESBADEN



Gedruckt mit Unterstiitzung der Gorres-Gesellschaft
und der Deutschen Forschungsgemeinschaft.

Manuskripte und Besprechungsexemplare werden erbeten an
Prof. Dr. Dr. Hubert Kaufhold, Brucknerstrafle 15, 81677 Miinchen.

© Otto Harrassowitz, Wiesbaden 2000

Die Zeitschrift und alle in ihr enthaltenen Beitrige und Abbildungen

sind urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist
ohne Zustimmung des Verlages unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere
fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und

fiir die Einspeicherung in elektronische Systeme.

Gedruckr auf alterungsbestindigem Papier.

Druck und Verarbeitung: MZ-Verlagsdruckerei GmbH, Memmingen

Printed in Germany

ISSN 0340-6407

Cool 568 — L



Inhalt

Avischeifter der Mitatbeitersedubbidanld dossal b il ssmme] Jup sk VIII
e, Tt e R T G e B X
Beitrige

. STEFAN HEID
Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten
didoticelisclion Bpbuam . 4 b L5 slbioielh o s s vz s mon s s va s A 1

MICHAEL KOHLBACHER
Ein vergessener geistlicher Vater (Paldstina, 5.Jh.?). Anmerkungen zu
Pseudo=Makarios-Briefen (CPG2415,5) ... .. 0 o iiviidiaaids 23

MARTIN ILLERT
Zur Motivierung und Deutung der Askese bei Pseudomakarios . ... .. 54

EBBE E. KNUDSEN
An Important Step in the Revival of Literary Syriac: Abrohom Nuro’s
B G e R e e oo ot e B A 59

DAVID COOK
Two Christian Arabic Prophecies of Liberation From Muslim Rule From
the Late 136h U Bmury o ot risiepn s s o o aate s o Somo ooy 3 66

SAMIR KHALIL SAMIR, S] >
Georg Graf (1875-1955), sa bibliographie et son role dans le renouveau
des études arabes chrétiennes (avec une photographie de Georg Graf) .. 77

MICHEL VAN ESBROECK
Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d’Hiérapolis ........ 101

GABRIELE WINKLER

Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das dpoovotog, die
Inkarnation und Menschwerdung in den georgischen Troparien des

ladgari im Spiegel der christlich-orientalischen Quellen ............ 117

PIOTR O. SCHOLZ
Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien ........... 178



VI Inhalt

Mitteilungen

Hubert Kaufhold, Zwei neue Zeitschriften fiir das Gebiet des Christlichen

Orients (Studi sull’Oriente Cristiano und Christianskij Vostok) . .. ......... 232
Harald Suermann, »Oriens Christianus« im Internet . .................. 235
Andreas Juckel, VIII. Symposium Syriacum in Sydney (2000) ............. 236
Totentafel

Nachrufe auf Johannes Diising und Joseph Habbi (Hubert Kauthold) ....... 238
Petsnmalin e s r R s S S A S e TSI o 243
Besprechungen

R. Gounelle — Z. Izydorczyk, L’évangile de Nicodeme, Turnhout 1997 (C. D.G.

1% E o I S e e e e o Lo oo 244
F. Amsler, Actes de I’ Apotre Philippe, Turnhout 1996 (M. van Esbroeck) ... .. 245
Ch. Burchard, Gesammelte Studien zu Joseph & Aseneth, Leiden 1996 (M. van
el S e R SRR 5 LB e el 246
R. Fusco, La Vita premetaphrastica, Rom 1996 (M. van Esbroeck) .......... 247
Chr. Reemts OSB, Vernunftgemifler Glaube. Die Begriindung des Christentums

in der Schrift des Origenes gegen Celsus, Bonn 1998 (P. Bruns) . ........... 248
K. Schneider, Studien zur Entfaltung der altkirchlichen Theologie der Auferste-

B, Bonn 1999 (B Bransl ' .0 i i bsr seaabienth s it b d Samic s sn e s 248
A. Rudolph, »Denn wir sind jenes Volk ...« Die neue Gottesverehrung in Justins
Dialog mit.dem Juden Tryphon, Bonn 1999 (P. Bruns) .................. 250
I. V. Krivusin, Istoriceskaja mysl’ v Vizantii i na srednevekovom zapade, Ivanovo

1998 B Tintnefeld) wrvmicros i & o wimnis 5w 5 6 4 shiw sire aste e s s SERROUIYER, . 252
J. E. Erbes, The Peshitta and the Versions. A Study of the Peshitta Variants in Jo-

shiza 1-5, Uppsdla 1999(]. Wehtle) . ... covsmoisuenvstnsvnonon g 253
R. Y. Ebied — A. van Roey — L. R. Wickham, Petri Callinicensis Patriarchae Anti-
ocheni Tractatus contra Damianum, III, Turnhout 1998 (M. van Esbroeck) . 255
K. Schiissler (Hrsg.), Biblia Coptica. Die koptischen Bibeltexte, Lieferung 3,
Wieshaden 1998/ (C IOV GNMBler) oo as s mi e v wie o ik o s e bt o 256
Ph. Luisier, Les citations vétéro-testamentaires dans les versions coptes des évan-

giles, Gengve 1998 (C.D. G. Miiller) ..........cioeienenenaiananan 257
A. Villey, Psaumes des Errants, écrits manichéens du Fayyum Paris 1994 (C. D.

G Nl ey T s R R st S ) 258
J. M. Sheridan, Rufus of Shotep: Homilies on the Gospels of Matthew and Luke,

Blom; 1998 (CuDrRiGRIMAleriiy i mesauss Te S Be o Bt DL B 259
Ch. Libois, Missiones Orientales: Monumenta Proximi-Orientis II: Egypte
154 7-1563), Rom 1993(EIDEGINllerihe 18 FIREIIaRilphis s SHENe LaE) UL, 260

Abba Shenuti, Wie wir ein neues Jahr beginnen; ders., Erliuterungen zum Psalm
(20); ders., Die geistige Erweckung; ders., Worte zum geistigen Gewinn; ders., Be-
freiung der Seele, jeweils hrsg. vom Koptisch-Orthodoxen Patriarchat, Kairo

1992, 1993 (12 43 hiliar s e, cob i gosbiswlsanaM.bou aoitas 262
D. G. Martinez, P. Michigan XIX. Baptized for Our Sakes. A Leather Trisagion
from Egypt (P. Mich. 799), Stuttgart/Le;pmg 1999 (H. Brakmann) .......... 264

D. V. Proverbio, La recensione etiopica dell’omelia pseudocrisostomica de ficu
gxaritd, Wieshaden 1998(V-KIopp i B - wsstinnmpilue borr s amatorsils 3 saps 266



Inhalt VII

H. W. Lockot, Bibliographia Aethiopia I, Wiesbaden 1998 (M. Kropp) ...... 267
G. Negash, A History of Tigrinya Literature in Eritrea, Leiden 1999 (A. Wetter) 268
Habtemichael-Kidane, Lufficio divino della chiesa étiopica, Rom 1998 (G. Wink-

s o T N 0 S S o e e e 274
G. Prinzing— A. Schmidt (Hrsg.), Das Lemberger Evangeliar, Wiesbaden 1997 (H.
P00k Mo Al ot Rt o sl S i st i i A L 274
T. Spidlik — M. Tenace — R. Cemus, Questions monastiques en orient, Rom 1999
(BaRs@ahbandaditg: o S0 it anailed Lihonmree i peatd s gl 276
R. F. Taft, Beyond East and West. Problems in Liturgical Understanding, Rom
219972 CA G erhard s, s e e s e e e o 279

G. Winkler, Studies in Early Christian Liturgy and its Context (A. Gerhards) .. 281
A. Spitaler, Philologica. Beitrige zur Arabistik und Semitistik, Wiesbaden 1998

(VYRS pp Rl N U BN IS EG SRR A AR AT L 284
OEMEAEIA. Spitantike und koptologische Studien, Peter Grossmann zum 65.
Geburtstag, Wiesbaden 1998/(P iSeholz)f comali & £8 0 kst 4 1 - a0 285
Symposium Syriacum VII. Uppsala University, 1996, ed. by R. Lavenant, Rom
R R e 289
Pumbarton @aksPapersiNo: 51 (H: Kauthold) © o ic v 00000 292
Nubica et Aethiopica IV/V, Warszawa 1999 (H. Suermann) . ............. 295
Archives Impériales Autrichiennes. Relatives au Liban et au Proche-Orient (1793-
1912)s Band ansd 2, Kaslile 1997 1998 (H _ Suermann), svrssm spspeaad «E 5 s 295
A. Dzurova — K. Stancev, Catalogo dei manoscritti slavi del Pontificio Istituto
Orientale di Roma, Rom 1997 (H .. Hantel) .. . . i eeinvimeinininne s s o 296
S. Bashear, Arabs and others in early Islam, Princeton 1997 (F. C. Muth) ... .. 297

Kurzdnzeigen (H: Kanflioldy arn Dy RRQ/ IaRnanee SRL i A i i 300



Anschriften der Mitarbeiter

Professor Dr. Jurius Assrarc, Kaulbachstrafle 95/1II, 80802 Miinchen,
Deutschland

Dr. HEINZGERD BRAKMANN, Franz-Joseph-Délger-Institut, Lennéstr. 41, 53113
Bonn, Deutschland

Professor Dr. PETER BRUNS, Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte der Otto-Friedrich
Universitit Bamberg, An der Universitit 2, 96047 Bamberg, Deutschland

DAVID COOK, 11 Royal St. #3, Allston, MA 02134, USA

Professor Dr. MiCHEL VAN ESBROECK SJ, Kaulbachstrafle 31a, 80539 Miinchen,
Deutschland

Dr. Dr. habil. FERDINAND R. GAHBAUER OSB, Byzantinisches Institut der Abtei
Fttal, 82488 Ettal, Deutschland

Professor Dr. ALBERT GERHARDS, Seminar fiir Liturgiewissenschaft der kath.-
theol. Fakultit, Am Hof 1, 53113 Bonn, Deutschland

Dr. HANS-JOACHIM HARTEL, Hansastr. 147, 81373 Miinchen, Deutschland

Privatdozent Dr. STEFAN HEID, Miinsterstr. 9, 41460 Neuss, Deutschland

Dr. MARTIN ILLERT, 68 Sydenham Road, Sydenham, London SE26 5QE, Grofi-
britannien

Dr. ANDREAS JUCKEL, Georgskommende 7, 48143 Miinster, Deutschland

Professor Dr. Dr. HUBERT KAUFHOLD, Brucknerstrafle 15/1, 81677 Minchen,
Deutschland

Professor Dr. samir KHALIL SAMIR S], Résidence de L'U. S.]., B.P. 167 73,
Achrafieh, Beirut, Libanon

Prof. Dr. EBBE E. KNUDSEN, Kochsvej 35B, 1812 Frederiksberg C, Danemark

Pfarrer MICHAEL KOHLBACHER, Weyerstr. 23, 55234 Ober-Florsheim, Deutsch-
land

Professor Dr. MANFRED KROPP, Orient-Institut der Deutschen Morgenlindi-
schen Gesellschaft, B.P. 11-2988, Rue Hussein Beyhum (Zokak al-Blat), Riad
Solh Beirut 1107 2120, Libanon

Professor Dr. C. DETLEF G. MULLER, Alte Strafle 24, 53424 Remagen, Deutsch-
land

Priv.-Dozent Dr. FRANZ-CHRISTOPH MUTH, Johannes-Gutenberg-Universitit,
Seminar fiir Orientkunde, 55099 Mainz, Deutschland

Dr. JosEF RisT, St. Benedikt-Strafle 1, 97072 Wiirzburg, Deutschland

Professor Dr. PIOTR 0. scHOLZ, Viktoriastrafle 12, 65189 Wiesbaden, Deutsch-
land



Anschriften der Mitarbeiter X

Privatdozent Dr. HARALD SUERMANN, Preyerstrafle 89, 52249 Eschweiler,
Deutschland

Professor Dr. FRANZ TINNEFELD, Stolzingstr. 41, 81927 Miinchen

Professor Dr. JosEF WEHRLE, Institut fiir Biblische Exegese der Universitat
Miinchen, Geschwister-Scholl-Platz 1, 80539 Miinchen, Deutschland

ANDREAS WETTER, ]ohannes—Gutenberg—Universit%it, Sonderforschungsbereich
295: Kulturelle und sprachliche Kontakte, Joh.-Joachim-Becher-Weg 2, 55099
Mainz, Deutschland

Professor Dr. GABRIELE WINKLER, Lehrstuhl fiir Liturgiewissenschaft, Lieber-
meisterstrafie 18, 72076 Tiibingen, Deutschland



AnBoll

Bardenhewer

Baumstark

BGL

BHG

BHO

BK

BKV?

BSOAS
BullSocArchCopt
ByZ

CChr.SL

ChrOst
CSE®
CSEL
DACL
DHGE
DThC
EI
GAL

GALS
GAS
GCS

Graf

Abkiirzungen

Analecta Bollandiana

O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Litera-
tur, Freiburg i.B., 12 1913, 117 1914, I1I° 1923, IV 1924,
V 1932:

A. Baumstark, Geschichte der syrischen Literatur mit
Ausschluff  der christlich-palistinensischen  Texte
(Bonn 1922)

Bibliothek der griechischen Literatur

= Bibliotheca Hagiographica Graeca

Bibliotheca Hagiographica Orientalis
Bedi Kartlisa. Revua de kartvélologie
Bibliothek der Kirchenviter, 2. Auflage

= Bulletin of the School of Oriental and African Studies

Bulletin de la Société d’Archéologie Copte
Byzantinische Zeitschrift

= Corpus Christianorum, Series Latina, Turnhout

1953 ff.
Der christliche Osten

= Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
= Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
= Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie

Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques
Dictionnaire de théologie catholique

The Encyclopaedia of Islam. New Edition

C. Brockelmann, Geschichte der arabischen Litteratur
I-1T (Leiden 21943-49)

C. Brockelmann, Geschichte der arabischen Littera-
tur — Supplementbinde I-IIT (Leiden 1937-42)

F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Lei-
den 1. 1970ff.

Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
drei Jahrhunderte

G. Graf, Geschichte der christlichen arabischen Litera-
tur [-V = Studi e testi 118 (Citta del Vaticano 1944), 132
(1947), 146 (1949), 147 (1951) und 172 (1953).



HO
]SSt
JThS
LQF
LThK
MUS]J
(D7
OrChr
OrChrA
OrChrP
OrSyr
OstkSt
PG

Rl

PO
POC
PTS
RAC
RE

REA
RGG
ROC
RRAL
ThLZ
ThWNT

TU
VigChr
ZA
ZAV
ZDMG

ZKG
ZNW

ZSem

Abkiirzungen XI

B. Spuler (Hrsg.), Handbuch der Orientalistik
Journal of Semitic Studies

Journal of Theological Studies
Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen
Lexikon fiir Theologie und Kirche (*1975ff.)
Mélanges de I'Université Saint-Joseph (Beyrouth)
Orientalistische Literaturzeitung

Oriens Christianus

Orientalia Christiana Analecta

Orientalia Christiana Periodica

L'Orient Syrien

Ostkirchliche Studien

P. Migne, Patrologia Graeca

= P. Migne, Patrologia Latina
= Patrologia Orientalis

Proche-Orient Chrétien

Patristische Texte und Studien (Berlin)

Reallexikon fiir Antike und Christentum
Realencyklopadie fiir protestantische Theologie und
Kirche (Leipzig *1896-1913)

Revue des Etudes Arméniennes

= Die Religion in Geschichte und Gegenwart (*1957 ff.)

Revue de ’Orient Chrétien

Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei
Theologische Literaturzeitung

G. Kittel T — G. Friedrich (Hrsg.), Theologisches
Worterbuch zum Neuen Testament

Texte und Untersuchungen zur Geschichte der
altchristlichen Literatur

Vigiliae Christianae

Zeitschrift fiir Assyriologie

Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft
Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesell-
schaft

Zeitschrift fiir Kirchengeschichte

Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft und
die Kunde der éltesten Kirchen

Zeitschrift fiir Semitistik und verwandte Gebiete



#ﬁuwnmf}wb PP NS el
w*wm;m[ 8=l

: naanu:hmo’-! b:w' 31 .
(?&ao:es‘)sﬂmm

AxBolt & gl
Buidinlioests

Baurisvark

BGL
BEG _ : sgan
BHO - Bibli ' g™
" BE ‘ (mfmﬁjmmmmoh@t
BEVE - rmposreuikbesiedi Ml dedieilesd A
s atgoloadT sibzingustiony aitinibiqolipishi: s _ i
fmiiﬁmhruhf Sopy S B@Jﬂﬁ‘ﬂm :, By adobidbiogic Copse -
iﬁi‘iﬁj*)nswn&gﬁg hﬁ&?ﬂ@lﬂ@%ﬂ@ﬂﬂ %&E Lavins, ' Tlmm
u%ﬁhﬁ)mm@lsﬁw = _ g
CheCwe 1oogiat ish a&m&m&%m@ﬁﬂﬁs i i L ,IAﬂ.ﬂ =
CSCO 5 FuApOE RN 9 R : e Orentabingg SddT
CSE 1 esrdoeigolosd T .L;;ﬁbibdﬁlﬁﬂﬁmﬁm ?Mm:nimMﬁ 8
[YACL 1nemBeslisaald dias YoN : ol
DEIGE 19b' ndatdaasﬁ mmsmmwm fgl
mﬁc* 8 = Prenormkgid suddilsudass
pi: e LR Th@mytw;u@f,

GAL: chien Linerah§

. :m{maamw ad:tkm&b&wmﬂi o kLSRR

kli&h{) rzsdaa&mx[ﬂ&g‘ﬂiﬁd WWW@ iﬁbﬁ‘h&ﬂ m -
Hrity Lur = 1’3uppkmumbamic w mﬂm 193'}”-&2) oy

“\i“ § 59t 25 17 et omedion, E
brru flnrlb..uMJW :uithﬂmbm% ﬁﬂﬂ:ﬂﬂiﬁ = WS‘ _. '
GES i o4 ﬂwmhﬂtmﬂw &er erstenr
'.usfrh:) ﬂbrmw&mbﬁg}m&f& Aelsmisy = maeX
Cirt = Gy Grak; Ge&hicﬁwdw&#hliwhen grabischen Litera- .
o " i PV ‘imdwm::'nﬁt ML dct'u’#umm i*iHH} 132

'w;. 4 (1949), 147 (19515 und m {19534




Stefan Heid

Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche
gehaltene Predigten des griechischen Ephrim

Bei den hier vorgestellten Texten handelt es sich nach herkémmlicher Meinung
um zwei Predigten iiber das Kreuz Christi. Nur ein geringer Teil der frith-
kirchlichen Schriften zum Kreuz ist bislang kritisch ediert, und eine kaum
geringere Zahl von Texten unveréffentlicht. Ein schneller Zugriff zu den noch
ausstehenden Werken ergibt sich iiber die Clavis Patrum Graecorum (Supple-
mentum [1998]) sowie iiber die Bibliotheca Hagiographica Graeca (Auctarium
[1969] / Novum Auctarium [1984]), Appendix I Crux Christi.
Legende: == addendum.

[1] delendum.

add addidit, addiderunt

om omisit, omiserunt.

1. Ephraem Graeci oratio de exaltatione sanctae crucis
(BHG 434c; ClavisPG [Suppl.] 4106)

a. Einleitung
Die bisher unverdffentlichte', in zwei Kopien erhaltene Schrift lauft unter
dem Titel »Unseres heiligen Vaters Ephrim Rede tber die Enkainien der
Anastasis und iber den Ort des Grabes« (to¥ 6ciov mateog udv "Eqoaip
AOYOG el TOIS Eyraviolg Tig AvaoTaoews *al el ToD TOTOV TOT UVIUKTOG)
(P) bzw. »Unseres heiligen Vaters Ephrim Rede tiber die Auferstehung an
den Enkainien und tiber das Heilige Grab« (to® 6otlov moteog Nuv "Egoain
AOYOg Teol Tiig GvaoTdoswg £V Tols Eyraviols xol megl Tod dylov pvnpatog)
(A). Weshalb diese Schrift in der Literatur immer wieder als oratio de exaltatione
sanctae crucis betitelt wird, bleibt unerfindlich. Vielleicht verleitete die Erwih-
nung der Jerusalemer Enkainien zu dieser Annahme, da an ihnen die Kreuz-

1 Der in der ClavisPG Nr. 4106 angekiindigten Edition von D. Iliadou kam wohl der
Tod zuvor (siche M. van Esbroeck [Hrsg.], Une homélie inédite Ephrémienne sur le bon larron
en Grec, Géorgien et Arabe: AnBoll 101 [1983] 327/62, hier 327).

OrChr 84 (200,



2 Heid

erhohung gefeiert wurde. Aber weshalb sollte an diesem Fest, das acht Tage
lang vom 13. bis 20. September dauerte, nur iiber das Kreuz und nicht auch
tiber das Grab gepredigt werden, von dem schon im Titel die Rede ist> Man
wird also keineswegs annehmen miissen, die Predigt sei am 14. September
gehalten worden.”

Obwobhl es sich dem Inhalt nach falschlich um eine Kreuzpredigt handelt —
man bezeichnet sie besser als oratio de sancto sepulcro habita Hierosolymis -,
sei sie dennoch hier vorgelegt, da sie mit der im Athener Kodex (A) unmittelbar
folgenden tatsichlichen Kreuzpredigt Ephrims (BHG 417d), die ebenfalls an
den Enkainien in Jerusalem gehalten wurde, eine Einheit zu bilden scheint.
Eine Glosse des Athener Kodex legt zwar beide Predigten auf denselben Tag
und meint damit den 14. September.’ Dieser Eintrag ist jedoch unerheblich,
da es sich um einen Hinweis fiir Prediger handelt, die diese Homilie verwenden
wollen. Denn auch die im Athener Kodex auf BHG 417d folgende Predigt —
es handelt sich um die ebenfalls in Jerusalem gehaltene Predigt (Pseudo-)
Severians von Gabala (ClavisPG [Suppl.] 4270) — soll laut einer Glosse an
demselben Tag und Fest statthaben.” Es kann also lediglich als wahrscheinlich
gelten, dafl beide hier vorgestellten Predigten (BHG 434c und 417d) von
demselben Verfasser in demselben Jahr innerhalb der Enkainienoktav in Jeru-
salem vorgetragen wurden.’ Sollte dies tatsichlich innerhalb der Lebensdaten
Ephrims der Fall gewesen sein, niherhin im dritten Viertel des 4. Jahrhunderts,
wogegen kein zwingendes Argument vorgebracht werden kann, dann wird
man sich die liturgische Situation dieser Zeit vor Augen halten miissen. Dem-
nach wurde etwa in dieser Zeit die Anastasisrotunde iiber dem HI. Grab
fertiggestellt. Vermutlich feierte man deren Weihe am 13. September, so dafl
die Kirchweihe der bereits seit 335 eingeweihten Martyriumsbasilika mit der
Kreuzerhohung von ihrem urspriinglichen Termin am 13. September auf den
14. September wanderte. Das erklirt, weshalb man zu dieser Zeit zwei Predigten

2 Gegen V. S. Pseutonka [B. . WEYTOTKA] (Hrsg.), Al PEPI STAYPOY KAI
ITAGOYZ TOY KYPIOY OMIAIAI ANATQAIKQN ITATEPQN KAI EYITPAD®EQN
ATIO TOY 2 MEXPI KAI TOY 4°" AIQNOX = ANAAEKTA BAATAAQN 53 (Thessalo-
niki *1991) 127.

3 Fol. 62v: tfj adti] fjuéoq.

Fol. 65: T avti] Nuéoa gig Ty adtiy £optiv.

Weitere (vermutlich bzw. sicher) am 13./14. September in Jerusalem gehaltene Predigten:

[Ps]Sever. Gab. dedic. cruc. (ClavisPG [Suppl.] 4270); PsJoh. Chrys. ador. ven. cruc. (ClavisPG

[Suppl.] 4672); Basil. Sel. or. 31 (ClavisPG [Suppl.] 6656,31); Sophron. Hieros. exalt. cruc.

(ClavisPG 7639); Andr. Cret. exalt. cruc 1 (ClavisPG [Suppl.] 8179); exalt. cruc. 2 (ClavisPG

[Suppl.] 8180); [Ps] Joh. Dam. hom. de encaen. (ClavisPG [Suppl.] 8095).

6 Vgl. L. van Tongeren, Vom Kreuzritus zur Kreuzestheologie. Die Entstehungsgeschichte
des Festes der Kreuzerhéhung und seine erste Ausbreitung im Westen: Ephemerides Liturgicae
112 (1998) 216/45, hier 222/6.

w4



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 3

brauchte, die zum einen das Grab, zum anderen das Kreuz behandeln.” Die
Schriftzitate geben keine Ubereinstimmung mit den Lesungen zu erkennen,
welche das Armenische Lektionar fiir den 13. September vorsieht. Sie sind
insgesamt so bunt aus dem Alten und Neuen Testament zusammengestellt,
daf} sich keine Riickschliisse auf einen bestimmten Lesungstext ziehen lassen,
auf den der Prediger in seinen Ausfiihrungen eingegangen wire.

Die Heilig-Grab-Predigt 1t eigenes Erleben durchscheinen. Sie ist person-
lich geprigt und verzichtet weitgehend auf Stereotypen, etwa auf allzu abge-
nutzte Typologien. Es handelt sich um keine Cento-Predigt. Auch sprachlich
143t sie die Persénlichkeit ihres Autors erkennen, dessen Stil sich deutlich von
den anderen griechischen Kreuzpredigten abhebt, die unter dem Namen
Ephrims Verbreitung fanden. Verschiedene Stilmittel (z. B. expressive Knapp-
heit) sorgen fiir ein lebhaftes Szenario, in dem sich die Gedanken, kaum daf§
sie ausgesprochen sind, rasch ablosen. Biblische Zitate und zahlreiche Schrift-
reminiszenzen werden souverin eingefiigt. Der Gesamteindruck erinnert wohl
am chesten an die Predigten des Proklos von Konstantinopel.

Einige Details der Pilgerfahrt sollen hier kurz hervorgehoben werden. Der
Prediger spricht davon, dafl er (mit seiner Gruppe) einen weiten Weg zu den
heiligen Stitten zuriickgelegt hat (c. 3)." Immer wieder ist von»diesem« Grab-
stein die Rede (c. 1. 7). Sehr schon wird deutlich, wie biblische Traditionen an
die loca sancta wandern: Auf »diesem« Stein, also dem Grabstein, wurde Gott
zum Helfer; »dieser« Steinhiigel sei Zeuge (c. 8). Wenn der Prediger vom
Bouvog Tiig dvalipeng spricht (c. 8), so meint er in der lokalen Terminologie
die Himmelfahrtsstelle des Olbergs, die man auch als &ufopov bezeichnete.”
Die Predigt erinnert an die Kyrill’sche Art, die loca sancta als »Zeugen« anzu-
rufen.'® Das ist zwar irgendwie naheliegend, kénnte aber doch bei dem Prediger
eine gewisse Vertrautheit mit der Jerusalemer homiletischen Tradition anzei-
gen'. In diese Richtung konnte auch die Pseudo-Kyrill’sche Predigt /7 passio-

7 Im Gbrigen zeigt die am 13. September gehaltene Predigt Sophron. Hieros. exalt. cruc.
(PG 87, 3301C/3309A), wie sehr noch im 7. Jh. die Einheit der Anastasis- und Kreuzfeier
empfunden wird: Sophronios predigt tiber beide Festgeheimnisse in derselben Predigt.

8 Einen entsprechenden Hinweis gibt noch cine andere Predigt: BHG 436 (188. Gretser,
De sancta cruce 2 [Ingolstadii 1600]): »Wir nun, die wir uns entschlossen im Licht des
hochseligen Kreuzes auf die Reise gemacht haben ...«. Ahnlich Sophron. Hieros. exalt. cruc.
(PG 87, 3305B). Einem anderen Prediger gelang es nicht, zu den Enkainien nach Jerusalem zu
reisen: PsJoh. Chrys. exalt. cruc. (ClavisPG [Suppl.] 4927).

9 Vgl. G. Rdwekamp: Fontes Christiani 20, 64/6.

10 Cyrill. Hieros. cat. 4,10 (100 W. K. Reischl, S. Patris nostri Cyrilli Hierosolymorum Archi-
episcopi opera quae supersunt omnia 1 [Minchen 1848]); 10,19 (284/6 Reischl); 13,4 (54/6 |.
Rupp, S. Patris nostri Cyrilli Hierosolymorum Archiepiscopi opera quae supersunt omnia 2
[Miinchen 1860]).

11 Nach diesem Kriterium kénnte man freilich auch Aster. Soph. hom. 31 in feriam VI (ClavisPG
[Suppl.] 2815) nach Jerusalem verweisen.



4 Heid

nem domini (ClavisPG [Suppl.] 3600) deuten, die ebenso Jerusalemer Pilgergut
wiederzugeben scheint und in dhnlicher Weise tiber das Grab Christi spricht:
Es ist mit einem Rollstein zugemacht und versiegelt.”” Der Stein selbst vor
dem Grab wird als Siegel bezeichnet (vgl. c.1)."” Bei der Auferstehung legt der
Vater dem Sohn die Stola seiner Herrlichkeit auf (vgl. c. 5)."* Jesus lieff seine
Kleider im Grab als »Zeugen« zuriick, damit die Juden nicht behaupten kénnten,
die Christen hitten den Leichnam gestohlen und versteckt; denn Rauber hitten
die Kleider nicht zuriickgelassen, sondern mitgenommen (vgl. c. 5).”

Mit der Zuweisung der hier verhandelten und der folgenden Predigt nach
Jerusalem wird die Frage aufgeworfen, inwieweit Ephrim tatsichlich in der
Heiligen Stadt gepredigt hat. Die in verschiedenen Sprachen tiberlieferten Viten
des Syrers erwihnen zwar eine Agypten- und Kleinasien-, aber keine Jerusalem-
Reise. Die Agyptenreise, die er vor seinem Aufenthalt bei Basileios von Cisarea
unternahm (um 370 bis 373?), wird unter anderem deshalb fiir legendarisch
gehalten, weil Ephriam sich per Schiff dorthin aufgemacht habe; offenbar wurde
dabei, so meint man, das kappadokische Cisarea mit dem palidstinischen ver-
wechselt, von welchem aus sich Ephrim nach Agypten hitte einschiffen lassen
konnen.'® Angesichts der in Jerusalem gehaltenen Homilien ist die Frage nach
einer Reise des Syrers iiber Palistina nach Agypten beziehungsweise Kappa-
dokien neu zu stellen. Zumindest spricht sich Ephrim an anderer Stelle fiir
die Wallfahrt zu den Heiligen Stitten Jerusalems aus.”” Auch aus seinen Hymnen
tiber die Kreuzigung Christi (CSCO 249 SSyr 109, 34/62) konnte man eine
Begeisterung fiir die Wirkstitten Jesu heraushoren. (Pseudo-) Ephrim rithmt

12 PsCyrill. Hieros. pass. dom. 30 (44,20/5 A. Campagnano, Ps. Cirillo di Gerusalemme. Omelie
Copte sulla Passione, sulla Croce e sulla Vergine = Testi ¢ Document per lo Studio dell’Antichita
66 [Milano 1980]). Pilger erwihnen den Grabstein: Antonin. Plac. 18 (Corpus Christianorum.
Series Latina 175, 138); Adamn. 1,3,1 (189); Bedae loc. sanct. 2,1 (255).

13 PsCyrill. Hieros. resurr. dom. 12 (64,10f Campagnano, Ps. Cirillo).

14 Ebd. 12f (64,15/9 Campagnano, Ps. Cirillo).

15 PsCyrill. Hieros. pass. dom. 34 (48,4/9 Campagnano, Ps. Cirillo); Joh. Chrys. in Io. hom.
85,4 (PG 59, 465); Theod. Herac. frag. in Io. 20,1/9 (168,8/15 J. Reuss, Johannes-Kommentare
aus der griechischen Kirche [Berlin 1966]); Theod. Mops. comm. in lo. 20 (CSCO SSyr 4,3,
248,17/25); Ammon. Alex. frag. in lo. 20,7 (PG 85, 1516A/B). Vgl. Sever. Gab. cosm. hom.
5,9 (PG 56, 483); Theophyl. Bulg. en. in Luc. 24 (PG 123, 112C). Die Anschaulichkeit des
Kleider-Arguments riihrt daher, daff es z.B. noch im 7. Jh. Diebe gab, welche Leichenkleider
aus Gribern gestohlen haben; Joh. Mosch. prat. spir. 77f (PG 87, 2932B/2933D).

16 So G. Ricciotti, Sant” Efrem Siro. Biografia — scritti — teologia (Torino/Roma 1925) 79f; St.
Schiwietz, Das morgenlindische Monclitum 3 (Wien 1938) 137f.

17 Ephr. Syr. c. Jul. 4,25 (CSCO 175 SSyr 79, 85); vgl. crucif. 8,15f (CSCO 249 SSyr 109,61). [Ps]
Ephr. Syr. serm. II 3, 123/31 (CSCO 312 SSyr 135,75) zusammen mit Cyrill. Hieros. cat.
10,11 und Hieron. comm. in Ez. 3,11,22f: Zerstérung Jerusalems durch Jesus vom Olberg aus.
[Ps]Ephr. Syr. serm. III 2,323/6 (CSCO 321 SSyr 139,27), paraen. 41 (3, 499 D Assemani),
Ephr. Syr. virg. 36,3 (CSCO 224 SSyr 95, 113): Parusie Christi auf Golgota. Hymn. 1 (4,755
Lamy, Hymni): Adamsgrab auf Golgota.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 5

die Errichtung einer Kirche auf dem Sinaigipfel (CSCO 323 SSyr 141,76f).
Der byzantinische Chronist Georgios Monachos (2. Hilfte 9. Jh.) zitiert in
seinen umfangreichen Erorterungen iiber die Bedeutung des Heiligen Landes
eine nicht weiter nachgewiesene Stelle bei Ephrim iiber die Verfluchung der
Erde durch den Brudermord Kains. Leider ist eine genaue Abgrenzung des
Zitats nicht moglich. So ist nicht auszuschlieffen, daf} sich Ephrim hier auch
tiber Jerusalem duflert: Das jetzige vergingliche Jerusalem wurde zur Wohnstatt
des unverginglichen und ewigen Gottes erwihlt und wird wenig spiter bei
der Erneuerung Aufenthaltsort der Gerechten sein; insofern hat Gott seine
Stadt in Ewigkeit gegriindet."

Zum Verhaltnis von griechischem und syrischem Ephrim und dem damit
einhergehenden Problem der Authentizitit seiner Schriften haben noch immer
die lakonischen Worte von M. GeeraRrD ihre Giiltigkeit: Impossibile adbhuc
uidetur scripta graeca, quae sub nomine Ephraemi traduntur, cum certitudine
in authentica, dubia et spuria distinguere.” Aus Griinden methodischer Vorsicht
wird im allgemeinen der griechische Ephram als unauthentisch anzusehen
sein; indes diirften Ausnahmen die Regel bestitigen.

b. Text und Ubersetzung

In der Handschrift der Athener Nationalbibliothek™ folgt dem vorliegenden
Text eine weitere Predigt Ephrims (ClavisPG [Suppl.] 4104), die offenbar in
engem Uberlieferungszusammenhang dazu steht, da sie vom Autor im selben
Jahr in Jerusalem gehalten worden zu sein scheint (siche unten); allerdings
folgt dem Text in der Pariser Handschrift”' eine andere Kreuzschrift aus der
Feder Alexanders von Zypern (ClavisPG [Suppl.] 7398). Athener und Pariser
Handschrift stehen in keinem direkten Abhangigkeitsverhiltnis, wie sich an
den Abweichungen zeigt.”” Als Grundtext dient hier der Pariser Kodex.”

Codices: P = Paris. gr. 751, saec. XI-XII, fol. 188"-190".
A = Athen. Metochion s. Sepulchri 244, saec. X1V, fol. 60-62",

18 Georg. Mon. chron. 603M/604M (714,1/715,19 C. De Boor / P. Wirth, Georgius Monachus.
Chronicon 2 [Stuttgart2 1978]).

19 ClavisPG 2, 366. Siehe auch Schiwietz 108/17; J. Schamp, Ephrem de Nisibe et Photios. Pour
une chasse aux textes a travers la bibliotheque: Le Muséon 98 (1985) 293/314.

20 Vgl. F. Halkin, Catalogue des manuscrits hagiographiques de la Bibliotheque Nationale d’Athe-
nes = Subsidia Hagiographica 66 (Bruxelles 1983) 170f. Eine Fotographie des Athener Kodex
verdanke ich dem Bemiihen von E. Chrysos, Nikosia. _

21 Vgl. F. Halkin, Manuscrits Grecs de Paris = Subsidia Hagiographica 44 (Paris 1968) 57.

22 Immerhin haben P und A auch gemeinsame Verstdfle gegen Sinn und Grammatik (siehe im
textkritischen Apparat PA).

23 Einige Itazismen (. fiir 1) wurden stillschweigend korrigiert.



6 Heid

1. TTohhé %ot oixovoutav”’ doxotvia duodvin cvugégovoay ExouoLy
ExPaowv ofa nol Em” Twog yéyovey dmod TV dehpdy attod (vgl. Gen
37/50) noi émt 10U Aowid, 0te Vo ToD Zaovh éduwxeto (vgl. 1 Ko 18/24),
obtw xai &v 1@ ayiw TodTe Onijete 1onE. Ev mohtold” v fogdioto 6
TAPOS THG AVAOTAOEMS %ol opoayiol xat UAaEL (vgl. Mt 27,66)" yéyove d¢
Endregov amodelic Xolotod Tig dvaotdoswne. ‘Opds tov AMbov’ tottov, @
Toudaie; Mdgtug 0Tl 100 #viatfa™ dvalotdvtog amod vexrpdv. “Ayyehot
adTov dmexdony, Hv ol Evavriol ol opoayida T) Tdyy Emédnray. Mdotug
010G 0TOUTLOTOV IdOVTWV Gvdoeixehdv Tva ToV MBov dmonvhicavrd” (vgl.
Mt 28,2/4).

2. ALY dmeyu T Stavoiq meol Ta £E dyiic ywwoueva xal evolonm TOV
UEV TAPOV TOUTOV INYNV AVAOTACEWS, TOV O& MOOV GUVIYOQOV TMV VEXQMYV,
d1L Beov £Eedéyeto, va TOV woumTOHNEVOV ONoowEoy’ UmodeiEn Tolc
yonCovoy. "QO¢ ot TOV VOV GUVTEIVOTE Kol CUVIOETE LUOTHOILOY Exfaoty.
Mwiofig 6 vouobétng, ote amnod tig Alyvntov amnédoaoev, EMOOV «&v i
Madap» (Ex 2,15), AMOov amextiios 100 @ENTOS, (VO TOTIO)) TO TOUVLLL
(vgl. Gen 29,2f.). “Yueic €ote Td hoyird moluvia, xoil O dyyehog dU vudg
amenbhoe 1OV AMiBov Todtov tov Oeoméoiov, (va motion mdvtag fudg . Otx
atobnrov 1dwe, arha mopa Tijg &ffol. 189]¢Oaooiag, 6 mpoytel ovTog &
TOmOg Ti|g Avaotdoews. "ELOete, miete abovaociog motnoov (vgl. Mt 26,27),
0V T¢ ROk XOLoTOC EiNPOE gic oDoUVONE drtediunoe.

3. Kdihota yao xai "Hoatag 0 moognmg tadta abtd T0000MV Elonxey:
«Ol dupdvreg, mopeveste» (Jes 55,1) nai miete «&x @OV TNYOV> (Jes 12,3),
nal <ot un) Exovreg deyHoLoV dyopdoate dvev Goyvoiov xoi wiete» (vgl. Jes
55,1). Kai émeidn év puotnele mnyny oide Pabeiav g goéao tod Xototod
v avaotaow (vgl. Joh 4,11), 6 avtog EtépwOl Aéyer <Avriioate Hdwo x
OV TTNY@Y 10D cwtiov» (vel. Jes 12,3) nai mieve. Tiveg ol dupdvre; Ypeic

24 &v doyn add A.

25 71ob add A.

26 &v mowtolg) eumowtowg A. Vgl E. Schwyzer, Griechische Grammatik 1 = Handbuch der
Altertumswissenschaft 2,1,1 (Miinchen® 1990) 1241,

27 tov AiBov A] tdv AiBwv P. P setzt mehrfach filschlich -tww fiir -tov.

28 éviatba] EvOdode A.

29 amonvhicoavra] dmoxvhioBévia A.

30 ywopeva] yevopeva A.

31 tiig Lofc add A.

32 Wuag] vudg A.

33 Dueig] fueis A.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 4

1. Vieles, was als Ungliick erscheinen mag, nimmt aufgrund der Vorsehung
einen guten Ausgang. Wie zum Beispiel die Dinge mit Joseph auf Veranlassung
seiner Briider liefen (vgl. Gen 37/50) und zur Zeit Davids, als er von Saul
verfolgt wurde (vgl. 1 Sam 18/24), so fing es auch an dieser heiligen Stitte an.
Zunichst war nimlich das Grab der Auferstehung sowohl mit Siegeln als
auch durch Wichter abgesichert worden (vgl. Mt 27,66). Beides aber wurde
zum Beweismittel fiir die Auferstehung Christi. Sichst du diesen Stein, oh
Jude? Er ist Zeuge des hier von den Toten Auferstandenen. Engel haben den
Stein weggerollt, den die Feinde wie ein Siegel dem Grab angelegt haben.”
Zeuge ist ein Haufe von Soldaten, die gesehen haben, wie eine menschengleiche
Gestalt den Stein weggewilzt hat (vgl. Mt 28,2/4).

2. Aber ich will meine Gedanken noch weitere Kreise ziehen lassen zu dem,
was von Anfang an geschehen ist. Und ich finde in diesem Grab die Quelle
der Auferstehung, in dem Stein aber den Anwalt der Toten, weil er Gott
aufnahm, um den verborgenen Schatz denen zu zeigen, die danach verlangen.
So schenkt mir jetzt eure Aufmerksamkeit®, und ihr werdet der Geheimnisse
Ausgang erfahren’””! Nach seiner Flucht aus Agypten und Ankunft »im Land
Midian« (Ex 2,15) wilzte der Gesetzgeber Mose einen Stein vom Brunnen
fort, um die Schafe zu trinken (vgl. Gen 29,2f.).” Ihr seid die geistigen Schafe,
und der Engel hat wegen euch diesen erhabenen Stein weggerollt, um uns alle
trinken zu lassen. Nicht ein fithlbares Wasser, sondern ein Trank der Un-
verginglichkeit ist es, den dieser Ort der Auferstehung hervorsprudeln lific.
Kommt, trinkt den Becher der Unsterblichkeit (vgl. Mt 26,27), dessen erste
Gabe Christus mitgenommen hat, als er in die Himmel entschwand.

3. Denn sehr schon hat auch der Prophet Jesaja, als er eben dies vorausschaute,
gesagt: »[hr Durstigen kommt und trinkt aus den Quellen, und ihr, die ihr
kein Geld habt, kauft ohne Geld und trinkt« (vgl. Jes 55,1; 12,3). Und da er
wufite, dafl die Auferstehung Christi im Spiegel des Geheimnisses eine Quelle
tief wie ein Brunnen ist (vgl. Joh 4,11), sagt er an anderer Stelle: »Schopft
Wasser aus den Quellen des Heils« (Jes 12,3) und trinkt! Wer sind die Diir-

34 Die Anrede der Juden ist rhetorisch; es waren aufgrund des unter Konstantin wiederbelebten
Hadrianedikts schwerlich Juden in Jerusalemer Gottesdiensten anwesend.

35 Hier wird der Grabstein selbst als Siegel verstanden.

36 Eine dhnliche Rhetorik siehe PsJoh. Chrys. ven. cruc. 4. 8 (127. 129 G. M. Browne, Ps.-
Chrysostom, In venerabilem crucem sermo. The Greek Vorlage of the Syriac version: Le
Muséon 103 [1990]).

37 Wiederaufnahme der #xfaocigaus c. 1.

38 Ephrim kombiniert hier den Mosebrunnen mit dem Offnungsstein des Jakobsbrunnens; vgl.
Eger. peregr. 21,1 f (Fontes Christiani 20, 212,9/19).



8 Heid

ol wal dud TV dipav TooaiTny 680V avicavtes. Katd yao tov Aowid eimolev
ov” Enaotoc tpuav'’. «Ov tedmov EmmoBel’ Fhagog &l Tag mNyag TV
0OGTV, otitwg Emmodel 1) Yoy nov meog of, 6 Bedg» (Ps 41,2). “Obev nal
£0OOVTES TAC TNYAC &l THOOE THiG | TOAEWS, TEQUUEVETE TOV €X TMV PVOTIXDV
goedtov Ty dviinow duiv? momodpevov. Tiveg obv ovtor” of dvthodvreg
10010 10 V0w TO vontdv; ‘Huels ol mpog ddaoraiiov mpoyelploévTec.
"Emtel 00V 10 10wo To0Tou 1o puotinod @eéatos ot 1) dyla Yoo, To O¢
GvTAnua 6 #owog NIV AOYog, gége Ol ToU ®owol AoYou TOV Belov Aoyov
EIC UECOV LY CYMLLEV.

4. Olrtog 6 tomog £otiv Gyyéhwv ddaoxarelov. "Amo yao adTov
TEOCEPMVIOOV TOlE AmooTOLOLG Aéyovieg M «Lntelte uetd TV vexomv
tov Cavra'™ odx Eoty Mde» (vgl. Lk 24,5f.). "Q td@v dOavdTov puotmoiony.
*AyYELOL YELQOTOVOTVTOL TFIG AVAOTAGEMS UAQTVQES, ETTELON OL TQOPTTOL &V
Tovdaiolg ovx Emotevovro. [TAfBog otuTwT@V £T10eL TOV Tdgov (vgl. Mt
27,65f.), nal Taddovraiow TOV ayyéhwv TV pagTuiay Yeudij Evougov®
(vgl. Apg 4,1f.). “Yrevavriov noav ol tmoodvreg [fol. 189°] dg Zaddovxaior
0adlwg éypevdovro (vgl. Mt 28,15) dedowmoteg TV vaTnyopiav, OTL AveThov
dvdpa aB@ov Tod otavemdijvat. Ot cuVEXQUITTOV YOIV TOIG GITOOTOAOLS O
HOTO TOV ATOOTOMWV AVTUTQATTEW TEWmpevoL. 1dov Toivuy, ainbeta oo
ToUg évavtiovg Exel pdoTuoag. "AvTdinwy Yao cuviyopoiviwy ovdsuic
Ontnols amohelmetal.

5. "Exewvto xai ta 000via nai'’ mapd pégoc® xai oovddoiov (vgl. Joh
20,7), 6meo Gv ein expayeiov' tovto™ map’ “Efoaiolg couddotov héyetal.
M| yopvov ol xhépavteg Ehdaufavov tov Xewotov; "H ol omovddalovreg, eiye
Euhea, oo fyov dguatotv’' xal mahv évragudtew (vgl. Joh 19,40);
[Taic oV lotatat, O Dmédevro Aéyewy toig UAaEWY ol Zaddovraior Eirate:
EAO0vVTES of padntol udv ®owwm pévoy Exlepay autov: ®ol MUEg Tov

39 meol OV aylwv 1oV add A.

40 Dpdv] Hudv A.

41 1 add A.

42 Opiv] fuiv A.

43 olrtot]om A.

44 avéotn add A.

45 {Dmootioeoa add A.

46 Eyel] Eyewv PA.

47 wai] om A.

48 Ot add A.

49 Expayeiov] Expdyov P moooudyov A.
50 yd add A.

51 dgquuatodv] agelpatoiv P. dugpatoly A.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 9

stenden? Ihr, die ihr ebenso aus Durst einen solch weiten Weg zuriickgelegt
habt! Denn jeder von euch méchte mit den Worten Davids sagen: »Wie ein
junger Hirsch lechzt nach den Quellen des Wassers, so lechzt meine Seele,
Gott, nach dir« (Ps 42[41],2). Da ihr nun die Quellen in dieser Stadt hier (sc.
Jerusalem) gefunden habt, so erwartet jenen, der euch aus den mystischen
Brunnen (das Wasser) schopft. Wer aber wird dieses geistige Wasser schopfen?
Wir (Diakone und Priester”), die wir zur Lehre bestimmt sind! Weil nun das
Wasser dieses mystischen Brunnens die Heilige Schrift ist, das Schopfgerit
aber unsere gewchnliche Sprache, wohlan, so wollen wir durch die gewdhnliche
Sprache das gottliche Wort in die Mitte heraufziehen!

4. Dieser Ort ist das Lehrhaus der Engel.” Denn von ihm aus richteten sie
sich an die Apostel mit den Worten: »Sucht doch nicht den Lebenden unter
den Toten! Er ist nicht hier« (Lk 24,5f.). Oh, welche unsterblichen Geheim-
nisse!”" Engel werden zu Zeugen der Auferstehung bestimmt, weil die Propheten
unter den Juden keinen Glauben fanden. Eine Menge von Soldaten bewachte
das Grab (vgl. Mt 27,651.), und die Sadduzier hielten das Zeugnis der Engel
fir erlogen (vgl. Apg 4,1f.). Auf entgegengesetzte Weise waren die Bewacher
doch auch wie die Sadduzier: Sie zégerten nicht zu liigen (vgl. Mt 28,15), weil
sie die Anklage fiirchteten, sie hitten einen Mann vom Kreuz genommen,
bevor er zu Tode gekommen war. So versteckten sie sich nicht wie die Apostel,
weil sie deren Pline durchkreuzen wollten. Beachte aber, wie die ganze Wahrheit
durch ihre Gegner bezeugt wird. Denn wenn sogar die Gegner zustimmen, ist
jeder Streitpunkt beseitigt.

5. Es lagen da die Leinenbinden und getrennt davon noch ein sudarion (vgl.
Joh 20,7), womit ein Schweifituch gemeint ist; ein solches heiflt nimlich bei
den Hebrdern sudarion. Hitten etwa Diebe Christus nackt mitgenommen?
Oder hitten sich jene, die in aller Eile einen Diebstahl begingen, die Mufie
genommen, ihn zu entkleiden und erneut einzubalsamieren (vgl. Joh 19,40)?
Wie steht es nun mit dem, was die Sadduzier den Wichtern zu sagen auftrugen:
»Sagt: Die Jiinger sind gekommen und haben ihn gestohlen, als wir schliefen.

52 Predigten durch Bischéfe, Presbyter und Diakone sieche M. Sachot, Art. Homilie: RAC 16
(1994) 148/75, hier 164. Nach Hieron. vir. inl. 115 (216 A. Ceresa-Gastaldo, Gerolamo. Gli
uomini illustri [Firenze 1988]) war Ephrim Diakon; vgl. P. Bruns: LACL (1998) 191. Zur
frithchristl. Predigt allgemein siehe E. Dassmann, Kirchengeschichte 2,2. Theologie und inner-
kirchliches Leben bis zum Ausgang der Spitantike (Stuttgart u. a. 1999) 128f.

53 Bemerkenswert ist hierzu die orthodoxe Tradition, wonach der Ambon Symbol fiir jenen
Stein sei, den der Engel vom Grab Christi wegwilzte, der untere Raum des Ambon »Hahle«
genannt wurde und die auf dem Ambon lesenden bzw. psalmierenden Geistlichen Engel
symbolisierten; H. Hunger, Romanos Melodos. Uberlegungen zum Ort und zur Art des
Vortrages seiner Hymnen: ByZ 92 (1999) 1/9, hier 2. ;

54 Das ist zwar Rhetorik, lifft aber doch auch das echte Anliegen byzantinischer Homiletik
aufscheinen, das Staunen dariiber nicht zu verlernen, wie Gott die Erlosung »eingefidelt« hat.



10 Heid

Tryeudva minoogoonomuey” (vgl. Mt 28,13f.). Tic 00v 1 aitio 600vio zeloBou
gm Tod | Tdgou (vgl. Lk 24,12), &AL’ tva dey0), 01t 000" dhmg TdV Ao THig
yilg yoeia E0OnudTOV TOlg €% VERODV avwrauévomc PAMLG wal paoTvoa
Teol TOVTOU TOV Naxdoov Aauid mopéEonat™ Reyovm eoL X@Lm:ov ot
AVOOTAVTOS ETOVOAVIW OTOAT] %EXQT]'I:G,L «0O whorod’ &paocirevoey, edmoé-
meway Evedvoator (Ps 92,1). “Ot 8¢ &mi Tig Gvaotdoemsg Xolotol 0 Aoyog
mooetonToL, Pavepdv. Meta yoo v avdotaoty €pn <Ed00n pou mdoa
£Eovota &v ovEavd xal &l yTic» (Mt 28,18). " Aga ovv s:movgcwtov eVTEETTELCLY
gvovodpevog, Thg evtelelag TMV a:rcwsww gvoupdTav” melepodvnoe.

6. ALt T 08 TO 0ovdGoIOV %aT IOLOV EXELTO KEYWOLOUEVOV TMV ALY
d0ovimv; Emeidr) ieomotvng texpinoov &v adtd deinvotal, Ot «&m nepaific»
(vgl. Joh 20,7) didotar 1) yéoig To mvetpaTog. Anhol yoiv té dvo tdypata
&v Tij ToD owTijpog xndeia ToU haol roi TOV ieotwv, Ot ididlovoay Exet Tiv
watdotaow (vgl. Joh 20,7). [fol. 190] *Aginot 6¢ adTd &mi TOD Tdpoy 0V
uévov eig amodeiEwy Tig olnelag dvaotdosws, dhha nal eig NUAC evloyiov
1§} énnhnolq. “Qomep 6 'Hhiag avahapfavopevog Thy pnhwty 1@ "Elooaio
watémeppev eic forifeiav (vgl. 4 Ko 2,13), t1ov avtov 100mov %ol 6 XLotog
dvapaivav elg odpavolg Tolg Gmootolols To Eotpata natéhewrev®. “Qg
GUYRANOOVOLOLE THS XGOLTOC Gpinot TO megLwhéviov” xal meowepahatov
e100C TOlg AmOOTOAOIS %ol T¢ Ao 000V Tolg howwolg Tdypaol Tfig
gxnhnolog.

7. ‘Hrétm 6 MOog ndotug g dvaotdoens. ‘Omoig yoo av tmve Pobel
ouvelyovTo ol pukaxes kol brviCovto, TolovTm ABw” drogeattouévon Tob
otopiov Tod pvipatoc. *Oouytdy xoeio”, mekextov xoi odnowv Towmihov
eblvut@o Mbov ognvapiols Eumepoayuévov. Tlag odv lotato 10 EMOVTES
ol padnrai Exhepav adtov (vgl. Mt 28,13) xai dmeiniiOaowy; "Eyw o xai
| Thig mahowdg Suabnung dmodeixvu tepl TovTov Tob Mbov, Tl péyag
ndoTug yivetat, mowiholg TedmoLs Tovg Evavtiovs émotoudv. Kai yao Taxwp
yoter MOov (vgl. Gen 28,18), 00d¢v £tepov onuaivav fj xeLpotovioy uaeTigmv

55 mhnoopoonampev] TAngopoooopey A.

56 1OV paxdoov Aauid magéEopat] ma. Tov pax. Aav. A.
57 ydo gnow add A.

58 &vduudtov] Eobnudtoy A.

59 td] om A.

60 natéheutev] ratéhuey A,

61 meouwAéviov nicht belegt. Vgl. dhéviog.

62 towovTw Aibw] Tolovtov AiBou PA.

63 nai Ovuyog add A.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 11

Wir unsererseits wollen das den Fithrer glauben machen (vgl. Mt 28,13f.)«?
Was ist der Grund, dafl Leinenbinden auf dem Grab liegen (vgl. Lk 24,12),
wenn nicht um zu zeigen, daff die von den Toten Auferstandenen mitnichten
jener Kleider bediirfen, die man auf Erden trigt.” Ich will aber diesbeziiglich
auch den seligen David als Zeugen anfiihren, der tiber Christus sagt, er trage
seit seiner Auferstehung ein Himmelskleid: »Der Herr trat seine Herrschaft
an, mit Schonheit hat er sich bekleidet« (Ps 93[92],1). Dafl dieses Wort aber
hinsichtlich der Auferstechung Christi vorausgesagt ist, leuchtet ein. Denn
nach der Auferstechung sagte er: »Mir wurde alle Macht gegeben im Himmel
und auf Erden« (Mt 28,18). Da er sich also himmlische Schénheit angelegt
hatte, verachtete er die Pracht irdischer Kleidung.

6. Aber weshalb lag das sudarion fiir sich, getrennt von den iibrigen Tiichern?
Weil in ihm ein untriiglicher Beweis des Priestertums vorliegt; denn »auf dem
Haupt« (Joh 20,7) wird die Gnade des Geistes gegeben. Das sudarion offenbart
also bei der Beerdigung des Erlésers, insofern es an einem gesonderten Ort
liegt (vgl. Joh 20,7), die beiden Ordnungen des Volkes und der Priester. Er
laflc sie (sc. die Leinenbinden und das sudarion) aber auf dem Grab nicht nur
als Beweis seiner Auferstehung zuriick, sondern auch als Segen fiir uns vermittels
der Kirche.” Wie Elija bei seiner Aufnahme (in den Himmel) seinen Mantel
zu Elischa hinunterwarf, damit er ihm eine Hilfe sei (vgl. 2 K6 2,13), so lief
auch Christus den Aposteln bei seiner Auffahrt in die Himmel Kleidungsstiicke
zuriick.” Als Miterben der Gnade 1t er die Kleidungsstiicke fiir Kopf und
Arme den Aposteln zuriick, die anderen Tiicher den iibrigen Ordnungen der
Kirche.

7. Jetzt moge der Stein hervortreten als Zeuge der Auferstehung. Denn so
tief der Schlaf war, in den die Wichter fielen und in dem sie schlummerten, so
grofl war der Stein, der die schmale Miindung des Grabes verschlof. Es hitte
Pickeln, Beilen und mannigfacher Gerite bedurft, um den verkeilt (in den
Grabeingang) eingerammten Stein zu entfernen. Wie kann da die Behauptung
aufgestellt werden, die Jiinger seien gekommen, hitten Christus gestohlen
(vgl. Mt 28,13) und sich dann davongemacht? Ich werde aber auch fiir den
Alten Bund zeigen, dafl dieser Stein bereits ein grofler Zeuge ist, der so oder
so den Feinden das Maul stopfen kann.” Denn auch Jakob salbt einen Stein

64 Dasselbe sagt Theod. Mops. comm. in To. 20 (CSCO SSyr 4,3, 248,32/5); Ammon. Alex. frag.
in lo. 20,7 (PG 85, 1516B).

65 Sogenannte Eulogien (Segen[-sgegenstinde]) nahmen sich auch die Pilger aus dem HI. Land
mit nach Hause, sozusagen als Hinterlassenschaften des Erdenwandels Christi. Vgl. A. Stuiber,
Art. Eulogia: RAC 6 (1966) 900/28, hier 925/7.

66 Vgl. Andr. Cret. exalt. cruc. 1 (PG 97, 1032C).

67 Das »Maul« stopfen mit dem »grofien« Stein greift sprachlich den »so grofien« Grabstein als
Verschluff der Grab»miindung« auf.



12 Heid

¢oopévov Tob Abov. Kai Mwioiig émi MO0™ £80EGOON «&v vii™ Moadicu»
(Ex 2,15) paprvonoovt, e #yeg” faothuny dvvapy. Kai Zopovih g,
ot i T MO TovTe 6 Beog Nuiv Ponbdog yéyove, wal gndheoey adTov
apevicéo” (vgl. 1 Ko 7,12), 6 Eounvevetan «Beog Pondog» (Ps 77,35).

8. Ei 8¢ nal 1 mohandt d1o0fxn” péoov dyel pdotvoas” rbovg, xai viv
udoTug Atbog Tijg TOV Taddovraimy cvrogavtiag. Kai yao 6 motoudoyms
Toxmf &1 Aéyer 1@ Adpav: ODtog 6 «Bouvog udetugs (Gen 31,47)" eindtog
tolvuy %ol Nueig gimoyey meog Tovdaiovg, O, el un motevete Xootov eig
ovpavoug avafepnréval (vg Apg 1,9), tdob »al 6 Povvog [fol. 1907] Tijg
Gvadpens HaoTug, G’ 00 ATOMIMV TOVG GTOOTOMOUS RO TOV OlxETOV
ToTeQa EEedNUNOEY.

9. 0D mapinu xoi 1O ooy 1O &V Td MO ®EUATALOPEVOY OTHOLOV" &l
YOO %Ol OPQOYIOL GUVELKETO, vevéshm® naoTug %atd TOV Evavtiov, ST Toig
oixelolg AVTAEYoLoL oLYNYOROLS. TAQa Tig 0 BOEAbEETOL TOV AmOTOV A0OV
1V Tovdaiwyv, Ot év oic meoepydlovron Huds, &V adTol CUUTLTTOVIES OUX
aioOdvovrat. *Apa Tig adtotg 0% drododoetey, £V uEV Ti) vaxig EmavEovTag,
gv 8¢ 1) evoePeig edgoaivovrag’, nabog Aéyel nal Tepepiag 6 oG
neol adTOV «Zogoi eloL Tol ®xanomorjoat, TO 8¢ xahdV molfoaL o
EYVOoOV» (vgl Jer 4,22).

10. ‘YpLaLg 00V, AYOITNTOL, ETOIROOOUOVUEVOL TT] aymtam TOTEL UpLuw :
1OV TOTOV Tijg dvaotdoswg Xowotol mnyny | amodeiEems elval MOTEVETE,
Eyovreg Ty elonuévny Eounveiov peydho duraropato. Ol yao dvriduol
quov’ xauvovieg fyvonoav, domep dobhor deomodTALS AVATAUGLY
érowpdCovrec 60ev dmmodnoay Tig dmohavoewe. ‘Huels 6¢ mpooehngOnuey
»oi &v Hoalg Aéyovrog tob Ogod mpog Mudg «Eyrouwvileobe moog pe»

68 AOw] AiBov PA. Vgl. Ex 2,15: éntil 1ol gpoéato.
69 &v i P] émi yijc A.

70 &yeig] ExelA.

71 &xdheoev] évendheoev A,

72 apeviéo] apevveléo A.

73 eig add A.

74 ol add A.

75 yevéaBw] ywéobw A.

76 ebgoaivovtag] dgoaivoviog A.
77 tob] 1®d A.

78 vUueic) fueis A.

79 Dp@v] nuav A.

80 Mudv] Nuiv A.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 13

(vgl. Gen 28,18), womit er nichts anderes andeutet als die Erwahlung der
kiinftigen Zeugen des (Grab-)Steins. Mose wurde an einem (Brunnen-)Stein
»im Land Midian« geriihmt (vgl. Ex 2,15), der (ihm) bezeugte: Dir kommt
konigliche Macht zu. Samuel sagte, dafl Gott uns an diesem Stein zum Helfer
wurde, und er nannte ihn abenezer (vgl. 1 Sam 7,12), was tUbersetzt heif3t:
»Gotthilf« (Ps 78[77],35).

8. Wenn schon der Alte Bund Steine als Zeugen in die Mitte holt, dann sei
jetzt auch ein Stein Zeuge gegen das verleumderische Gerede der Sadduzier.
Denn der Patriarch Jakob sagt ja auch dem Laban: Dieser Steinhiigel sei
Zeuge (vgl. Gen 31,47); also kénnen auch wir mit Recht zu den Juden sagen:
Wenn ihr nicht glaubt, daf} Christus in die Himmel hinaufgegangen ist (vgl.
Apg 1,9), siche, dann sei der Steinhiigel (auf dem Olberg)*' Zeuge der Aufnahme
(in den Himmel); denn von ihm ging er, die Apostel zurticklassend, fort zu
seinem Vater.

9. Ich will auch das letzte im (Grab-)Stein verborgene Geheimnis nicht
unerwihnt lassen: dafl er namlich, selbst wenn er vom Siegel gehalten wire,
gegen die Feinde als Zeuge dafiir auftreten soll, dafd sie ihren eigenen Helfers-
helfern widersprechen.” Wer wird nimlich nicht das treulose Volk der Juden
verabscheuen, die nicht merken, daf} sie selber in das verfallen, was sie an uns
auszusetzen haben? Wer wird sich nicht von thnen fernhalten, die an Bosheit
zugelegt haben, wihrend sie sich in ihrer Frommigkeit wohlfiihlen, wie ja
schon der Prophet Jeremia iiber sie klagt: »Weise sind sie im Bosetun, aber
das Gute zu tun verstehen sie nicht« (Jer 4,22)?

10. Thr nun, meine Lieben, seid auferbaut durch euren heiligsten Glauben:
Vertraut darauf, daf§ der Ort der Auferstehung Christi eine Quelle des Beweises
(fiir seine Auferstehung) ist, indem ihr die gegebene Erklirung als starkes
Argument dafiir nehmt. Denn unsere Feinde haben es trotz aller Miihe nicht
verstanden. Sie verhalten sich dabei wie Diener, die (indem sie selber arbeiten)
ihren Herren Erholung verschaffen. Daher wurden sie von der Erholung aus-
geschlossen.”” Wir aber haben mehr als das erhalten, ruft uns doch Gott schon

81 Der »Hiugel« lifkt sofort an den Olberg denken (siche oben Einleitung). Auch Cyrill. Hieros.
cat. 12,11 (14 Rupp) scheut sich nicht, von der Grabeskirche aus den (von dort aus zu
sehenden?) Olberggipfel in den Blick zu nehmen.

82 Der Gedanke kniipft an c. 7 an: Die Juden reden von Diebstahl, weil das »Siegel«, d.h. der
Grabstein (vgl. c. 1), weggerollt ist. Eigentlich wollten sie durch den verkeilten Grabstein
garantieren, dafl Christus nicht auferstehen konnte. Aber fiir Ephrim wiirde auch das versiegelte
Grab die Auferstehung bezeugen, vor allem aber die Unglaubwiirdigkeit der Juden belegen,
die die Sache mit den Siegeln drehen und wenden, wie sie es wollen.

83 D. h. die Juden feiern nicht die Enkainien der Grabeskirche mit.



14 Heid

(Jes 41,1; 45,16), «vijoor morhai» (Ps 96,1). "Ev viooig vy ovx Toudaiot,
dhe T Evy narauévovot. Kai 6t Xowotot gpovi) toig #0veat Tig xdottoc,
%ol 0 Aowid elonrey: <O xvowog Efaciievoey, edgpoaviionoay vijool Tohhai»
(Ps 96,1). Edbgoauvipeda™ yoiv fueic dvrmg #yraivia Tig dvaotdosng fuv
dyovreg eig S6Eav Deod, @ 1) 8OEa &l Tolg ald@vag TOV aildvwy. "Auyv.

bei Jesaja zu: »Erneuert euch®™ um meinetwillen« (Jes 41,1; 45,16), ihr »vielen
Inseln« (Ps 97[96],1); auf Inseln leben niamlich keine Juden, sondern Heiden-
volker. Und dafl dies ein Ausdruck Christi fiir die Vélker der Gnade ist, sagt
auch David: »Der Herr ist Kénig geworden, freuen sollen sich die vielen
Inseln« (Ps 97[96],1). Wir wollen uns also recht freuen, daff wir die Erneuerung
unserer Auferstehung (oder: die Kirchweihe unserer Anastasis) feiern diirfen
zur Ehre Gottes, dem die Ehre gebiihrt in die ewigen Ewigkeiten. Amen.

2. Ephraem Graeci oratio in crucem
(BHG 417d; ClavisPG [Suppl.] 4104)

a. Einleitung
Diese Kreuz-Predigt ist nur in einer einzigen Handschrift erhalten.” Sie folgt,
von derselben Hand geschrieben, direkt auf die zuvor besprochene Heilig-
Grab-Predigt (BHG 434c). Laut Titel wurde sie ebenfalls an den Enkainien,
das heiflt in der Jerusalemer Kirchweihoktav, gehalten: »(Predigt) desselben
(sc. Ephrims) am Kreuz an den Enkainien und tiber das heilige Holz des
Kreuzes« (To0 avtot €v 1@ 0Towe® L TOV Eyravimy %ol el Tol ayiov
Evhov Tob otawpot). Bemerkenswert ist die Prizisierung des Ortes, wo Ephrim
iiber die Reliquie spricht: »am Kreuz«, was nur das Hochkreuz auf dem
Golgota meinen kann. Eine solche Ausdrucksweise entspricht ganz der von
Egeria (Jerusalembesuch 381/84) her bekannten Terminologie ad crucem.®

84 td] om A.

85 evgpoawvmpetta] edpomvoneda A.

86 Hier liegt ein Wortspiel vor: »erncuert euch« kommt von demselben Wortstamm wie die
sogleich erwihnten Enkainien, d. h. die Kirchweihe der Grabeskirche. Solche Wortspiele sind
beliebt; vgl. Basil. Sel. or. 31 (282,119f J. M. Tevel, De preken van Basilius van Seleucié
([Utrecht 1990]); [Ps]Sever. Gab. dedic. cruc. (130,6f J. Zellinger, Studien zu Severian von
Gabala [Miinster 1926]); Sophron. Hieros. exalt. cruc. (PG 87, 3304B. 3308B).

87 DPseutonka, ZTAYPOY 127.

88 Eger. peregr. 24,7 (Fontes Christiani 20, 230,15) u. 6.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 15

Da Ephrim im Jahre 373 starb, haben wir — bei Authentizitit der Predigt ~
ein deutlich friiheres Zeugnis fiir das Kreuzmonument, als es bei der Pilgernonne
vorliegt. Das konnte entsprechende Aussagen Eusebs von Emesa in einer
zwischen 340 bis 360 in Jerusalem gehaltenen Predigt bestitigen.” Obwohl
sich die Lokalisierung der Ephrim-Predigt in Jerusalem schon aus dem in der
Clavis Patrum Graecorum vermerkten Initium ergibt, blieb dies unbeachtet
und fiihrte bislang zu keiner niheren Beschiftigung mit der Schrift.

Hinsichtlich des Stils sind dieselben Bemerkungen zu machen wie bei der
vorausgehenden Predigt. Erneut handelt es sich um keine Cento-Predigt. Der
Autor spricht »in der Mitte der Erde« (c. 1) davon, daf8 wir die Schitze der
unsterblichen Quellen des Kreuzesholzes nicht in irdenen Gefiflen tragen
(vgl. 2 Kor 4,7), sondern in »diesen hélzernen Gefiflen« (c. 8). Dem Kontext
nach denkt er hier an das Golgotakreuz, welches ihm wie Olbiume, Weinstocke
und Ahren ist. Diese Holzer, das heiffit doch wohl die Kreuzreliquien, sind die
cigentlichen heiligen Gefifle, nicht etwa, so darf man sich hinzudenken, die
goldenen Kelche des Altares oder diverse Pilgerandenken aus Terrakotta”
oder anderem Material, in denen der Inhalt jener eigentlichen Gefifle aufbewahrt
wird, namlich das Ol des heiligen Holzes und die Eucharistie. Wenn die Rede
auf das Wetter kommt, auf welches der Baum des Kreuzes fiir sein Gedeihen
nicht angewiesen sei (c. 8), so lifft dies an das bekanntermaflen schlechte
Wetter zur Zeit der Kirchweihoktav denken.” Der Schlufl der Predigt gibt zu
erkennen, daf} sie innerhalb einer Eucharistiefeier gehalten wurde.

b. Text und Ubersetzung
Codex: Athen. Metochion s. Sepulchri 244, saec. X1V, fol. 62°-65.

89 Eus. Emes. pass. 1f. (79* E. M. Buytaert, L’héritage lictéraire d’Eusebe d’Emese. Etude critique
et historique. Textes = Bibliotheque du Muséon 24 [Louvain 1949]): De passione vero Christi
quid praeterire non debemus: id enim exigit et locus ipse ... Festinemus ad Christi crucem,
non ut crucifigamur, sed ut adoremus. Ebd. 19 (87%): Verum et prope ipsum patientem et
iuxta crucem Jesu adstemus.

90 R. Camber, A hoard of terracotta amulets from the Holy Land: Actes du XV Congres
Internationale d’Etudes Byzantines, Athénes Sept. 1976, 2. Art et archéologie. Communications
A (Athen 1981) 99/106.

91 Vgl. Hieron. tract. in Ps. 95,10 (Corpus Christianorum. Series Latina 78, 155,180/156,194).



16 Heid

1. ’Ev toic ayiog Tomols oltmg £0tiv 6 otavpdg, adehpol, Og tO EVhov To
TEPUTEVUEVOY €V UEoW ToU mapadeioov. Exelvo tO 0évipov xapmov Cwfig
gpeoe, ToUTO TO EVhOV Cwrflg atwviov inynv mpoefdieto. "Exelvo 10 dévdpov
YNV elyev év wheved xeyévny elg dpdelav aidviov (vgl. Gen 2,10), xai
TOUTO TO EVAOV TTQOEIRATO ROQITOV etk EX TAEVEAS TINYNV AROTOG ROl VOATOG
£EéBhuoev (vgl. Joh 19,34). Exgivo <td> dévdgov 1y év uéow 1ol mapadeloov
(vgl. Gen 2,9), xai todto 10 EVAOV «&V néow THg Yijg» mepiTevTOL, Rabdg
#ol Aowid 6 Tpo@Tng EnapTienoe mepl Beol elmmy, OTL ELQYATW «COTNLOLY
&v néow Thc yiio» (Ps 73,12). Exel &gitevoey, 0Ode «glpydoato» (Ps 73,12),
OtL TOV ngv mapddewoov 0 Be0g ExTioe, TOV O& O0TOVEOV MC AVOWITOg
VITOUEUEVNKEV. |

2. ’Exgivo t0 0évopov Eugurtov poieto Loy, totto 10 EVhov éumpoaigeTov
atdrov Lomv maot Toig Boviopévorg mpofdrretar. "Exelvo 10 d€vOQOV OV
@ "AdGu &’ EEovoiag didotal, ToDTo «TtO VAoV Tig Cofie» (Gen 2,9) mtdol
toig Oehovol medxertal eig dmodhavory. Exelvov 10D 0évd00u Auaotioag O
*Addap amolato kwhieTal, TOVTOL TOD EVAOU Tiig Lwiig dud petavolag ol
ol oalhopevolr ouvToume petéyovoy. ‘Exeivo 1o Ebhov Eugutov eiye TOv
AOQTOV CUVTEIVOVTQ «glg Comy almviov» (Rom 5,21), Tobto 10 dévdpov, O
un elyev, Emertoato, Ot pOaeTOV dv yéyovev dgbagtov. Kai dui miotewg
ovxréTL EVAOV EoTiv, AAha tnyn Cofic almviov. Kai ot inyadel Cony 6 otaveog,
rat 6 ®0pLog £gn <Eyo el 1) Ton ral 1) avaotaog» (vgl. Joh 11,25), nai
[fol. 63"] & amootolog elpnxrev, OtL «eig tOV Bdvatov tod XoLotod
éfamtiodnuevs (vgl. Rom 6,3) «eig Cony aidviovs (Rom 5,21). "Q 1ol otawpod
Tijc Belag duvapems, dtL MUAS AmoradoaL TOU TUQUIEIOOV TETOINKE TNV
Comy &v Xouotd meoPaiiopevog,

3. Ovai Tovdaiolg xal “EAANowy, OTL OvOvV 0IXODVIES TOQAOELOOV «TO
Evhov Tiig Cofig» (Gen 2,9) ovx éuprémovory. Ovai toig Tovdaiols, Ol TO
YemEYLOV 10D Be0D EumoTtevBEvTes TOV ooV Thg Lofig 0UX EMLyLVMOKROVOLY.
Ovai toig Tovdaiolg, GTL TUQLOL OVIES TOV ATIUNTOV LOQYAQITHY TOTNUEVOVY
év EVhw o0 naBop®ow (vgl. Mt 13,451.). Ovai toig lovdaiowg, ot Aafovieg
TV ®xTlow 100 dyeod Tov &v 1@ EVAw Bnoavpov ot évonooav, alha tolg
g0veoy avtov amodidovrar (vgl. Mt 13,44). Oval toig Tovdaiolg, OTL Tiig
AUITENOV RQATODVTEG THG £V|(PEocUVNg TOD dévdpov TovTtou Eotépnvtal (vgl.
Mt 21,41). “Huiv tov Onoavov totitov undév hapovieg mogoywootor dud



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 17

1. An den Heiligen Statten ist das Kreuz so, liebe Briider, wie das in der Mitte
des Paradieses gepflanzte Holz.” Jener Baum (damals im Paradies) trug eine
Frucht des Lebens, dieses Holz (hier auf dem Golgota) lief§ eine Quelle ewigen
Lebens hervorsprudeln. Jener Baum hatte an der Seite eine Quelle als ewige
Trinke (vgl. Gen 2,10), dieses Holz liefl eine Frucht wachsen (sc. Christus)”
und sprudelte aus ihrer Seite eine Quelle von Blut und Wasser hervor (vgl.
Joh 19,34). Jener Baum stand in der Mitte des Paradieses (vgl. Gen 2,9), dieses
Holz war in der Mitte der Erde gepflanzt, wie auch der Prophet David bezeugte,
als er iiber Gott sprach: Du hast gewirkt »das Heil in der Mitte der Erde«
(Ps 74[73],12). Dort (im Paradies) pflanzte er, hier (auf Golgota) »wirkte er«
(Ps 74[73],12); denn das Paradies griindete der Gott, das Kreuz ertrug er als
Mensch.

2. Jener eingepflanzte Baum brachte Leben hervor, dieses einmal frei gewihlte
Holz sprudelt allen, die es wiinschen, ewiges Leben hervor. Jener Baum ist
nur dem Zugriff Adams freigegeben, dieses Holz des Lebens steht allen, die
wollen, zum Genuf! bereit. Von jenem Baum zu kosten, ist Adam nach seiner
Stinde versagt, an »diesem Holz des Lebens« (Gen 2,9) haben selbst die Gefal-
lenen, wenn sie umkehren, ohne weiteres teil. Jenes eingepflanzte Holz besafy
eine Frucht, die »zum ewigen Leben« (Rém 5,21) reichte, dieser Baum erwarb
sich dazu, was er nicht besaf}, insofern er entgegen seiner Verginglichkeit
unverganglich wurde. Im Glauben ist es kein Holz mehr, sondern Quelle
ewigen Lebens. Weil das Kreuz Leben quellen 1afit, sprach der Herr: »Ich bin
das Leben und die Auferstehung« (vgl. Joh 11,25), und der Apostel sagte:
»Auf den Tod Christi wurden wir getauft zum ewigen Leben« (vgl. Rém 6,3;
5,21). Oh, welche gottliche Kraft doch das Kreuz besitzt, da es uns in den
Genuf des Paradieses gebracht hat, indem es das Leben in Christus hervor-
sprudeln lieff.

3. Weh’ den Juden und Hellenen! Obwohl sie das Paradies der Welt bewohnen,
schauen sie »das Holz des Lebens« (Gen 2,9) nicht an. Weh’ den Juden!
Obwohl ihnen der Acker Gottes anvertraut ist, erkennen sie nicht die Frucht
des Lebens. Weh’ den Juden! In ihrer Verblendung beachten sie nicht die am
Holz aufgehingte, verkannte Perle (vgl. Mt 13,45f). Weh’ den Juden! Obwohl
sie die Ptlanzung des Gartens in Besitz genommen haben, war ihnen der
Schatz am Holz kein Gedanke wert, sondern sie iiberlassen ihn den Heiden
(vgl. Mt 13,44). Weh’ den Juden! Obwohl sie im Besitz des Weinbergs waren,
sehen sie sich der Freude dieses Baumes beraubt (vgl. Mt 21,41). Weil sie
selbst damit nichts anfangen konnten, tiberlassen sie uns diesen Schatz. Des-

92 Hier und im folgenden ist zu beachten, dafl E0hov »Holz« und »Baum« heifdt.
93 Vgl. PsJoh. Chrys. ador. ven. cruc. (PG 62, 750): Stréme und Christusfrucht des Kreuzes.



18 Heid

TOUTO M TVPAOIS %l PwEOIg O catavag Eumailov o mavetal "ATO TS
aovyiag Tov Botouv NeaviCov: O MuUiv attov 6 Be0g AVILITaEAdIdWOoLY.
"Elafov 1OV dumeldva xol toig £0veowv adtov didwoly: d0ev xol
LUOLOTAAOIOVE ADTH TOV RAQITOV ATTOdOWOL.

4.Tig 6 »apmog Tod dumerdvos Xowotol, dAl’ fuels; “Ocot ydo £ote TOlg
mAnBeot, TocotTol glow nai ol fotoues. Ev tf) ouvaywyf) é0ntel »av éva
yoiv fotouy Xowotdg, ahh’ €heyov ol moogfitan meog avtov: «Ildvteg
gEExnlvay, apo Nyeewwdnoav» (Ps 13,3; 52,4; Rom 3,12). “Yueig 8¢ og
Bavpdotor Potoveg TNV TaEOVOlaY ADTOD EVPQUIVETE EQVTOVS VT
mpooxouitovreg. "Emelnten év tf) ovvaywyi) raomov [fol. 64] 6 Xototdg (vgl.
Lk 13,6), alhé moog avtov Eheyov ol dytor «Oux £0TL TOLOY (ONOTOTNTA,
oOx oty £wg Evog» (Ps 13,3; Rom 3,12). “Yueig 8¢ avaxexoau[u]évol T Tot
XoloTol xdouTt TavTeS ®apmoe £0te T dumélov o, &v 1) 10 Evhov
me@UTeLTOL ToDTo. Kol 0TL dpgotea £V Toig dtadnralg ol Aaol ®aQmog %ol
YEMEYLOV £l0L TOT Oeol, Aével uev xai Iavhog 6 Amootohog «@eol YEMQEYLOV»
gote, «Beot olxodow Eoter» (1 Kor 3,9).

5. Eine 8¢ nai "Hoalag meol Tovdainv: «O yao dumehmv xvolov oofand
oirog tob Topanh £ott, %ol dvOgwmog <tod> Tovda VEOQUTOV Tyamnuévov»
(Jes 5,7). Eig tottov Nxe 1OV Guaehdvo 6 ®0010¢ TNTOV TOV #aQmov, GAN
1RO aOTOV AéYeL O avtog "Hoatag: Tl Emlnrelg eig TV xeoowbelioav dumelov
%aomov; T maparabeLy T NONUOUEVY AUTELD TEOOdEYOUEVOS POTOUAG;
Ti empévels | xal mopapévels antovg (vgl. Jes 5,4); Tugpholg dmartels yewmeyiog
emuelerary; Ta axavOwd ool amodmoeley avti fotovmv (vgl. Jes 5,6), «andviog
zal Teuporove» (Gen 3,18) avti vaomot. Kai yap &ym «Epewva, tva moujon
oTaQUANY, Emoinoe 0¢ axraviac» (Jes 5,2. 4). Toig mdbeoLY ATOTVPADOEVTES
ot "Tovdatol olte Y mEOUTAEEQCAY OTOVINY THS AUTELOV EQUARTTOV,
ARG %l oo ol TaTéeg £v adTi) Exauvov ovtol Sl Tiig dpeleiag dmmieoay.
At ToUTO %ol €TEQ0g TEOPNTNG EmLNTOTVTL XQLOTH TOV RAQTOV ELONKEV"
CEMMvaTo adty Ug £ 0Qupod, %al Hoviog Gyolog *ATEVEROATO aiTv»
(Ps 79,14).

6. AL EADDV O 0e0TOTNG TOTD GUTEADVOS TV OUKRTV XATUQYOVOMY TOV
dumehdva dENoave (vgl. Mt 21,19). Koi qurevoag v adtf™ Ty mooyovixiy
eVOEPeLay, MUV TOV dumerdva exdidwal. Ty ovxijv [fol. 647] £Enoave »al

94 Sc. 1) dumel.



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 19

halb hort der Satan nicht mehr auf, sie in threr Blindheit und Torheit zu
verspotten. Aus Tragheit haben sie die Traube verwahrlosen lassen. Deswegen
gibt Gott sie uns. Sie haben den Weinberg erhalten und geben ihn den Heiden.
Deswegen lifit Gott ihn vieltausendfiltige Frucht tragen.

4. Wer ist die Frucht des Weinbergs Christi, wenn nicht wir? So viele ihr
nimlich an Zahl seid, so zahlreich sind auch die Trauben. In der Synagoge
suchte Christus eine Traube, und sei es auch nur eine einzige, aber die Propheten
sagten zu ihm: »Alle hingen sie herab, alle sind sie verderbt« (Ps 14[13],3;
53[52],4; Rém 3,12). Thr aber macht seine Wiederkunft zu einem frohen Ereignis,
indem ihr euch ihm sozusagen wie liebliche Trauben darbietet. Christus suchte
in der Synagoge beharrlich eine Frucht (vgl. Lk 13,6), aber die Heiligen sprachen
zu ithm: »Es gibt keinen, der Gutes tut, auch nicht einen einzigen« (Ps 14[13],3;
Roém 3,12). Thr aber, die thr durchmischt seid durch die Gnade Christi, seid
alle die Frucht dieses Weinbergs, in dem dieses Holz gepflanzt ist. Und dafd
die Volker in den Testamenten beides sind, Frucht und Acker Gottes, das
sagt auch der Apostel Paulus: »Gottes Acker« seid ihr, »Gottes Bauwerk seid
ithr« (1 Kor 3,9).

5. Zudem sagte Jesaja uber die Juden: »Der Weinberg des Herrn Sabaoth ist
das Haus Israels, und die Leute von Juda sind sein geliebter Setzling« (Jes
5,7). In diesen Weinberg kam der Herr auf der Suche nach der Frucht, aber
derselbe Jesaja sagt zu thm: Was suchst du im wiisten Weinberg eine Frucht?
Was setzt du dich an den verwaisten Weinberg und erwartest Trauben? Warum
wartest du so geduldig auf sie (vgl. Jes 5,4)? Von Blinden erwartest du die
Pflege des Ackers? Stacheln statt Trauben sollte er dir hervorbringen (vgl. Jes
5,6)°, »Dornen und Disteln« (Gen 3,18) statt einer Frucht. Denn »ich habe
zugewartet, auf dafl er eine Weintraube hervorbringe, aber es kamen nur
Dornen« (Jes 5,2. 4). Durch Leiden abgestumpft hielten die Juden ihren einstigen
Eifer fiir den Weinberg nicht aufrecht und ruinierten durch ihre Unachtsamkeit
selbst das, was die Viter an Mihe in ihn hineingesteckt hatten. Deshalb sagte
ein anderer Prophet zu Christus, als er sich auf der Suche nach der Frucht
befand: »Eine Sau aus dem Wald hat ihn (den Weinberg) umgewiihlt, ein
wilder Eber ihn abgefressen« (Ps 80[79],14).

6. Aber nach seiner Ankunft lieff der Herr des Weinbergs den Feigenbaum
(sc. Israel), der den Weinberg ausgelaugt hatte, verdorren (vgl. Mt 21,19).
Nachdem er in ihm die von den Vorfahren iiberkommene Frémmigkeit ge-

95 Gedacht ist an die Dornenkrone; vgl. PsJoh. Chrys. parasc. (PG 50, 815); Procl. Const. hom.
11,4 in parasc. (PG 65, 785D); Anon. or. de pass. et cruc. 2 (296,30/2 V. S. Pseutonka,
ANQNYMQN ANEKAOTOI OMIAIAI EIZ TON ZTAYPON KAI TO [IAGOX TOY
KYPIOY: EPIZTHMONIKH ETIETHPIE OEOAOTTKHE EXOAHE 20 [Thessalonike
1975]).



20 Heid

TOV 0TAEOV £V adTd RaTEPUTEVOEY. ADTOG Yo £0TL, TTEQL 00 Al O TEOPITNG
TeCenmh glonrev, 0L «Enoaivel Evhov Enoov xal 10 1yeov avabdhal molel»
(vgl. Ez 17,24). "H ol avéBakev 6 0TowQOg O THAXOTTOV RUQTOV TQOEUEVOG,
OTL TAOCY EXRANOLOY KOL TOVS £V AT AoVg Heyahmg EvEAnoev; "Q otavod
divapug, o0 1O EVAOV EAOOEVIQOV EYEVETO Hol AUTEAOG ROl TTAAY 0TS
xal doovod. O Yo &v adTd ®omog AvaPlacTioag, #al GOTOg ®ai 0Ivog
zal Ehaov, vontdg mpotyee mdol Tolg £0veot.

7. Kai 671 tadta wavra éotiv 6 XLotog, Aéyel &v T evayyeho <Eym elp
6 dotog O &% 10D ovpavod ratafde» (vgl. Joh 6,41. 51). Ot 8¢ »ai olvog 6
avtog yéyovev: CEym», gnolv, «1) dumrelog, Duelg o xiquata» (Joh 15,5),
«6 aTE Pov 6 yeweydc» (Joh 15,1). Tlepl 8¢ Tob elvon avToOV Ehatov Aéye
xai | &v T® moognty <Eyod ¢ Goel fhaila ®OTAROQETOG €V TG 0ixe TOD
0eol» (Ps 51,10). Méya 10 puotiolov TovTou 1ol ayeol, ayamntol, OTL &V
TOLOLY MUEQULS TOUS KOQTOVS TeAelovg mapeotnoev. 'Ev 1@ mpooaffdtm
TOV OTTOQOV EOEEATO %Ol LET Platy NUEQOY TEAELOV TOV OTAYLY Edwxre. TTpO
dvo Nueo®dv EQutenOn 1 dumehog atity, »ol Tf) Tty TOV BOTEUV TUEETTNOEY,
g00VC olvov mageoyrOTa maoL Thovoing g dmoravowy. Kaitol tottov
Eyedoynoe TOV oivov, Bovpaotdv, 61l atiig 1ol mTedobey ol yéyovey
dpewvov. Tlag ydo, gnot, Tov Ehdooova otvov ob mpdTov &l Eoyatov didwol
(vgl. Joh 2,10). Xowotog 8¢ Eoyatog EMBMY mpdTog Eyéveto. Ev thmp yao
oD vopov Twdavvng glonxev: «O Omiom Lo £0YOUEVOS TOOTEQOS WOV YEYOVE»
(vgl. Joh 1,15). «Kdym ovxn fjdewv avtovs (Joh 1,31. 33).

8. "Q 1ov [fol. 65] dbBavdtov anydv TOV ATO TOD EVAOV TOVTOV
TOOEQYOUEVMY, OTL TTAOL XOONYEL #aTd OUvauLY dBavaoiag dmoravory. Kai
O pev IMavhog héyer « Exouev 1OV ON0avodv TOUTOV £V OOTQUKIVOLS OREVETLY»
(2 Kor 4,7). Eyon 8¢ avOumevéyrog elmoyut, Ot €gopev tovg Onoavoovg
TOUTOUG €V TOVTOLS TOig Evhivolg oxeveowy. OV yonler abn 1) doovoa ovx
SuPowv ovy VdaTog alodNTod 01 TEOTAS OVEAVOT OVY NUEQLAS TOLOTITOS
ol% £TNOLWV MEMY 0D H£0LVIIC AOYUOTNTOS, GAAY ROTE TO HAVVA AVONUEQLYOY
(vgl. Ex 16,21) moteitan 1®V ®omdv TV ExmAomoty. "AAL tva pn Tig
gmAdpolro ot Adyov TOV XoLoTOV HUdc Aéyovrag doTov ®al oivov xol
Ehauov, ®al Ao T TAAMAS YOUQTiS EMOPQAYIOTEOV TA eloNuUéva. AEYeL
voiv Aauid: «Mevoaobe rai 1dete, OTL YONOTOC 6 RVOLOC UAAAQLOC AVIO, OC
ghiCel &’ avtdv» (Ps 33,9). "EADete | 0dv, pyopev Tod Xowtod Tiig aiwviov
Coflg »aomov, va yonotol yevoueba. Ev tolvtolg yap tolg £déopaoty



Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten 21

pflanzt hatte, stellte er uns den Weinberg anheim. Den Feigenbaum lief} er
verdorren und das Kreuz pflanzte er in ihm (sc. dem Weinberg) an. Er ist es
niamlich, tiber den der Prophet Ezechiel sagte: »Er lifit das trockene Holz
verdorren und das feuchte aufblithen« (vgl. Ez 17,24). Oder ist das Kreuz
nicht aufgebliiht? Brachte es doch eine solche Frucht hervor, daf es tippig die
ganze Kirche erfiillte und sich zu allen Vélkern der Kirche erstreckte. Oh du
Kraft des Kreuzes, dessen Holz zum Olbaum ward und zum Weinstock, aber
auch zur Ahre und zum Acker. Denn die an ihm aufgebrochene Frucht —
Brot und Wein und Ol - kam im geistigen Sinne allen Vélkern zugute.

7. Daf Christus dies alles ist, sagt er im Evangelium: »Ich bin das Brot, das
vom Himmel herabgekommen ist« (Joh 6,41. 51). Auch dafl er Wein geworden
ist, sagt er: »Ich bin der Weinstock, ihr die Reben« (Joh 15,5); »mein Vater ist
der Weinbauer« (Joh 15,1). Und dariiber, daf} er auch Ol ist, dufert er sich
beim Propheten: »Ich aber bin wie ein Olbaum, griinend im Haus Gottes«
(Ps 52[51],10). Grof} ist das Geheimnis dieses Ackers, meine Lieben, denn
innerhalb von drei Tagen zeigte er reife Friichte. Am Vorsabbat nahm er die
Saat auf und nach nur einem Tag brachte er die Ahre zur Reife. Vorgestern
wurde dieser Weinstock gesetzt und schon am dritten Tag trug er die Traube,
welche sogleich alle reichlich in den Genuf§ des Weines kommen lie. Auch
wenn er selbst den Wein gepflegt hat, so ist es doch verwunderlich, daf er
erneut viel besser ist als der vorherige (Wein). Denn jeder, heifit es, schenkt
den besseren Wein nicht als ersten, sondern als letzten aus (vgl. Joh 2,10).
Christus aber, obwohl er als letzter kam, ward der erste. Denn gleichsam in
Person des Gesetzes sagte Johannes: »Der nach mir kommt, war frither als
ich« (vgl. Joh 1,15). » Auch ich kannte ihn nicht« (Joh 1,31. 33).

8. Oh, welche unsterblichen Quellen, die von diesem Holz hervorbrechen,
da es nach Moglichkeit alle in den Genuf der Unsterblichkeit kommen l4f3t.
Paulus sagt dazu: »Wir tragen diesen Schatz in irdenen Gefiflen« (2 Kor 4,7).
Ich aber wiirde dagegenhalten und sagen, daf} wir besagte Schitze in diesen
holzernen Gefiflen tragen. Dieser Acker braucht keinen Regen, nicht das
nasse Element, keine Himmelsumschwiinge, nicht das tigliche Wetter, nicht
die Sommerwinde und keine sommerliche Trockenheit, vielmehr bewirkt er
das Ausreifen der Friichte (so schnell) wie bei dem jeden Tag neuen Manna
(vgl. Ex 16,21).” Aber damit uns keiner in der Rede aufhalte, wenn wir Christus
als Brot, Wein und Ol bezeichnen, soll Besagtes noch anhand der alten Schrift
bestitigt werden. Es sagt nun David: »Kostet und seht, wie gut der Herr ist.
Selig der Mann, der auf ihn seine Hoffnung setzt« (Ps 34[33],9). Kommt also,
lafit uns die Frucht des ewigen Lebens Christi essen, damit wir gut werden.

96 Das Bild der schnellreifenden Frucht auf die Horer bezogen bietet PsJoh. Chrys. ven. cruc. 6 f
(128 Browne).



22 Heid

EVIQEQPOUEVOL ETTOVOAVIOL YEVNoOUEDa cvOpwmol &v XoLotd ‘Inood 1@ ®volw
qudv, O 1 6Ea gig Tovg aldvag TOV aidvav. "Apniy.

Denn genidhrt durch diese Speise werden wir Himmelsmenschen werden in
Christus Jesus, unserem Herrn, dem die Ehre sei in die ewigen Ewigkeiten.
Amen.



Michael Kohlbacher

Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?)
/| Anmerkungen zu Pseudo-Makarios-Briefen (CPG 2415, 5)
g

Julius Aﬁﬁalg'zum 6.11.1999

1. Pseudonymie in asketischer Literatur

Wie in der Uberlieferung homiletischer Schriften, so findet sich auch in der
Uberlieferung asketischer Schriften hiufiger das Phinomen, dafl dieselbe Schrift
unter verschiedenen Autorennamen iiberliefert wird. Ein immer wieder zu
beobachtendes Phinomen ist dabei, daf} die Namen weniger bekannter Autoren
durch bekanntere Namen ersetzt werden. Ein weiteres wiederholt begegnendes
Phinomen ist, dafl umstrittene Autoren — etwa gern gelesene Autoren, die
zwischenzeitlich als Hiretiker verurteilt wurden — durch unumstrittene Namen
ersetzt werden. Die beiden bekanntesten Beispiele sind der Messalianer Symeon
von Mesopotamien alias Makarios der Agypter' und Evagrios Pontikos alias

* Dieser Aufsatz ist eine erweiterte Fassung meines Vortrages auf der XIII. International
Conference on Patristic Studies, Oxford (18. 8. 1999). Besonderer Dank gebiihrt Paul Géhin,
der mir einige Wochen vor dem Kongress cinen Sonderdruck seiner Edition zukommen lief
und mir so die Gelegenheit gab, noch rechtzeitig die notig gewordenen Uberarbeitungen vorzu-
nehmen. Fiir Auskiinfte méchte ich auflerdem Andrea Schmidt (Louvain-la-Neuve), Ekkehard
Miihlenberg (Géttingen), Andreas Miiller (z. Zt. Miinchen) und Matthias Quaschning (z. Zt.
Louvain-la-Neuve) danken. Samuel Rubenson (Lund) erinnerte mich in Oxford dankenswer-
terweise an die Parallelen zu den Antoniosbriefen. Chiara Faraggiana di Sarzana (Bologna-
Géttingen) arbeitet an einer kritischen Weiterfiihrung zur griechischen Fassung mit Neuedition
des Apophthegmas ] 728 (ed. Géhin 118) nach einer gréfleren Zahl von Handschriften.

Die Widmung kniipft an die Widmung von Strothmann Makarios 96 an, so wie der Aufsatz
das Thema von damals in einem vernachlissigten Aspekt weiterfiihrt.
Zu den im folgenden verwendeten Abkiirzungen vgl. das Abkiirzungsverzeichnis am Schlufl.

1 Dafl »Makarios« mit dem Messalianerfiihrer Symeon von Mesopotamien identifiziert
wurde, war eine Hypothese Louis Villecourts, Homélies spirituelles de Macaire en arabe sous
le nom de Syméon Stylite, in: ROC 21 (1918-19) 337-344, die durch Dérries 7f. weitere
Anerkennung fand; vgl. Vincent Desprez, Art. Macaire 8., in: Dictionnaire de Spiritualité 10
(1980) 23-27. Nun wandte sich Fitschen 171-175 dagegen und erginzte seine Kritik mit einer
schr originellen alternativen Hypothese: »Symeon« sei der aus Theodorets Ménchsgeschichten
cap. 6 (CPG 6221) bekannte Symeon »der Altere« (174£.).

OrChr 84 (2000)



24 Kohlbacher

Neilos’; weniger bekannt ist, dafl etwa Symeon auch als Ephraim’, Basileios®,
Evagrios’, Markos Eremites® und Isaias von Gaza tberliefert wird, Isaias von
Gaza als »Akephaler« (also: Gegner des Chalcedonense) wiederum unter den
Namen des Athanasios’, Ammonas’ und Moses des Agypters'®.

Wo es parallele Textiiberlieferungen sowohl unter dem richtigen Namen als
auch unter einem Pseudonym gibt, kann die Autorenfrage nach gingigen ver-

2 CPG 2447-2454. Evagrios alias Ammonas vgl. CPG 2393 und alias Athanasios CPG
2265; Exzerpte aus Pseudo-Neilos/Evagrios (CPG 2451) und Pseudo-Ephraim (CPG 3909.
3968) wurden zu einem lateinischen Pseudo-Makarios-Brief (CPG 2415, 3 = CPL 1843)
umgearbeitet, vgl. André Wilmart, La fausse lettre latine de Macaire, in: Revue d’Ascétique et
de Mystique 3 (1922) 411-419. Umgekehrt sind CPG 2298 (Anonymus), 2466 (Markianos),
2465 (Liber Graduum) durch Nachbarschaft in asketischen Sammelhandschriften zum Namen
des Evagrios gekommen.

3 CPG 3959, 3961, 3992, 3993, 4032, 4033, 4035, 4048; ed. W. Strothmann, Schriften des
Makarios/Symeon unter dem Namen des Ephraem, Wiesbaden 1981 (GOF [, 22).

4 CPG 2887; in Paul Jonathan Fedwick, Bibliotheca Basiliana Universalis. A Study of
the Manuscript Tradition, Translations and Editions of the Works of Basil of Caesarea II1.
The Ascetica, Contra Eunomium 1-3, Ad Amphilochium de Spiritu Sancto, Dubia and Spuria,
with Supplements to Volumes I-11, Turnhout 1997, konnte ich leider nichts dazu finden (vor
allem zu den Handschriften, die diese Autorenzuschreibung bieten). Von De spiritu sancto
findet sich c. 9 als nr. 28 in den Handschriften der dritten Makarios-Sammlung, vgl. Erich
Klostermann / Heinz Berthold, Neue Homilien des Makarius/Symeon 1. Aus Typus III,
(Ost-) Berlin 1961 (TU 72), XVII, XXII.

5 CPG 2450 Nota.

6 Der vierte Traktat in der syrischen Markos-Sammlung ist ein Makarios/Symeon-Text,
vgl. Baumstark 91 mit Anm. 16 (§ 13h); W. Strothmann, Johannes von Apamea, Berlin-New
York 1972 (PTS 11), 44 nennt drei Handschriften. Der Schlufiteil des griechischen Pseudo-
Markos-Traktates De temperantia (PG 65, 1064D-1069D) besteht aus Exzerpten des Makari-
os/Symeon (vgl. CPG 6096).

7 Draguet Paralleles. Isaias Gr. 19 findet sich verkiirzt als nr. 42 in den Handschriften
der dritten Makarios-Sammlung, vgl. E. Klostermann / H. Berthold, (Anm. 4), XVII, XXII,
ediert 159-165; auf ein hohes Alter dieses Zusatzes weist die Beobachtung, daf} bereits dem
syrischen Ubersetzer von syr. psMakar. Alex. ep.9 der Isaias-Text als Teil der Makarios-
Sammlung vorlag. In der Handschrift Iberon 1318 steht zudem als nr. 26 aus dem Pandektes
des Antiochos Sabaites (CPG 7843) hom. 119 (PG 89, 1804{t.).

8 CPG 2287; in jingeren griechischen Handschriften, vorallem auf dem Athos, findet
sich ein unediertes Pseud-Athanasianum pog tovg émotaEauévous (Inc.: Ei dmetdEon 10
®roopw), das Isaias Gr.27 entspricht.

9 CPG:2390-:2392.

10 Z. B. CPG 5555 Arabica d (Isaias Gr. 27); Joseph-Marie Sauget, Le Paterikon du Manuscrit
arabe 276 de la Bibliothéque Nationale de Paris, in: Le Muséon 82 (1969) 363-404 (u. z. 379
nr. 3: Exzerpte aus Isaias Syr. 13); ders., Un fragment ascétique d'abba Isaie en traduction
arabe sous le nom d'abba Moise, in: POC 27 (1977) 43-70; Georges Folliet, Une version
latine du IX® 5. du Logos X111, 10-27, De virtutibus d’Isaie de Scété ou de Gaza, dans le ms.
Udine, Bibl. arciv. 4, in: Augustinianum 34 (1994) 475-488; ders., Un témoin latin d’un
florilege ascétique De discretione virtutum, in: Augustinianum 35 (1995) 371-390; ders., La
tradition latine des Septem Capitula Abbatis Moysi, in: VigChr 50 (1996) 200-209. Die meisten
(oder alle?) unpublizierten griechischen und orientalischen Moses-Texte sind anscheinend
Isaias-Exzerpte.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 25

gleichenden Methoden diskutiert werden. Ein schwieriger Grenzfall ist es,
wenn es neben dem iiberlieferten, aber offensichtlich unzutreffenden Autoren-
namen keine weiterhelfende Uberlieferung gibt. Dann bleibt nach der Zuriick-
weisung des iiberlieferten Namens nur ein »auctor anonymus« iibrig, der in
die lange Reihe von anonymi eingereiht, in der Regel vergessen und daher
meist nicht weiter untersucht wird. Auf diesem Wege sind viele interessante
Quellenschriften der historischen Forschung fast verloren gegangen. In diesem
Beitrag geht es darum, einen so vergessenen anonymen Autor fiir die Geschichte
asketischer Literatur wieder in Erinnerung zu bringen.

2. Die syrischen Sammlungen von Pseudo-Makarios-Schriften

Die Textiiberlieferung des messalianischen Autors Symeon von Mesopotamien
ist ungewohnlich komplex. Auf8er in einem Teil der arabischen Ubersetzungen,
wo er als M6nch Symeon aufgefiihrt wird, sind seine Werke — bzw. Exzerpte,
Fragmente und Bearbeitungen davon — unter dem Pseudonym »Makarios« —
sowie einzelne Texte unter weiteren Pseudonymen (s.o. mit Anm. 3-7) — in
griechischer”', syrischer und arabischer Handschrifteniiberlieferung erhal-
ten.

In syrischen Handschriften finden sich zwei Sammlungen, die voneinander
unabhingig aus dem Griechischen iibersetzt wurden und Werke bzw. Bear-
beitungen aus Werken des Makarios/Symeon enthalten. Beide Sammlungen
wurden von Werner Strothmann 1981 ediert und mit Einleitungen und deut-
scher Ubersetzung zuginglich gemacht.” Diese Edition wurde zwar seither
zuverlissig bibliographiert, aber erstaunlich wenig bearbeitet. So konnte ich
nur drei relevante Besprechungen ausfindig machen, die sehr verschiedene
Akzente setzten, das Thema dieses Vortrages aber allenfalls beildufig erwih-

11 Die georgische und kirchenslawische ["Jbersctzungen sind von in Griechisch erhaltenen Samm-
lungen abhiingig und daher von textgeschichtlich geringerem Interesse. Zur georgischen Fassung
(CPG 2423) vgl. die Ubersicht von Gulnara Ninua, Die georgische Version der Pseudo-
Makarios Schriften, in: Bedi Kartlisa 42 (1984) 80-87; die Edition von dems., P'sevdomak‘aris
thzulebata kiart‘uli versia, tek‘sti gamosac'emad moamzada, gamokvleva da lek'sikoni daurtio,
Thilisi 1982 und die Rezension dieses Bandes von Michel van Esbroeck, in: OCP 49 (1983)
493f. Die Ubersetzung stammt von dem Griinder des Georgierklosters auf dem Athos (tév
Ipiewv) Ekvtime At‘oneli (1 1028 AD) und ist in drei Handschriften des 11. Jh. erhalten.
Neben zwei (pseudepigraphen) Briefen (CPG 2415, 6 und 7) enthilt sie die 26 Homilien der
Sammlung X (griechischer codex unicus: Par. gr. 973 [1045 AD]), die auch in arabischer
Ubersetzung (Sammlung W, s. u. Anm. 22) vorliegt. Zur slawischen Fassung vgl. CPG 2425.

12 Die »Vulgata«-Fassung (s. u. 2. 2) Syr. I in Makar. syr. I, 1-258 / II, 1-179; die »Sinai«-Fassung
Syr. II in Makar. syr. I, 259-359 / 11, 181-289.



26 Kohlbacher

nen.” Die exakte bibliographische Darstellung des Befundes unterblieb leider
sogar in Maurits Geerards sonst so trefflicher Clavis Patrum Graecorum bzw.
deren Supplementum."

2.1 Die syrische »Sinai«-Sammlung

Die bei Strothmann als zweite Sammlung edierte Ubersetzung”’ von Maka-
rios/Symeon-Werken findet sich nur in einer einzigen Sammelhandschrift aus
dem 10. Jh., dem Sin. syr. 14.” Sie besteht ausschlieflich aus Texten, die sich
in den bekannten griechischen Sammlungen von Texten des Makarios/Symeon
wiederfinden.” Die Sammelhandschrift stammt wenn nicht vom Sinai selbst,
so doch wahrscheinlich aus dem palastinischen chalcedonensischen Ménchtum,

13 Rezensionen von Makar. syr. von Sebastian Peter Brock, in: BSOAS 46 (1983) 341f.; Michel
van Esbroeck, in: OCP 49 (1983) 491-494 und Martien Parmentier, in: Internationale Kirchliche
Zeitschrift NF 74 (1984) 190-192.

14 CPG 2402. 2410-15. 2420-2427. Eine Neubearbeitung des Makarios-Abschnittes werde ich
an anderer Stelle zusammen mit weiteren Verbesserungsvorschligen vorlegen.

15 §. Anm. 12. Erstmals analysiert in Makar. syr. II, XLIIIf. (Tabelle; vgl. die Anmerkungen
XXXVII-XLI), war ihr Inhalt Dérries noch unbekannt; von Fitschen 161 so beiliufig erwihnt,
dafl Unkundige in der Sinai-Handschrift nur einen besonders guten Reprisentanten der »Vul-
gata«-Fassung vermuten wiirden.

16 Agnes Smith Lewis, Catalogue of the Syriac Mss. in the Convent of S. Catharine on Mount

Sinai, London 1894 (Studia Sinaitica 1), 17: »Extracts from Macarius, (John of e\ a4a) Isaac,
Greg. Nazianz., followed by sayings of the Philosophers, Themistius, Plato, Aristotle, Life of
St Dionysius, Serapion, Julius of Rome, Justin. — Vellum; 21 x 15; 181 leaves; one column; 25
lines; tenth century.« Durch ihre Kiirze fast wertlos die Hinweise in Luther H. Evans /
Kenneth W. Clark, Checklist of manuseripts in St. Catherine’s monastery Mount Sinai,
Washington 1952, 17: »Patristica and Profana. ca. 10th cent. 182 f. Pg. 24 ft.« (vgl. zu Sin. syr.
16) und Murad Kamil, Catalogue of all manuscripts in the monastery of St. Catherine on
Mount Sinai, Wiesbaden 1970, 153: Nr. »58 [14]. Sayings of SS. Macarius, John Carpatheus,
[saac the Syrian and Gregory Nazienzis, 182 f., Parchment, 21 x 15, 5 cm, ca. 10th cent.« W.
Strothmann teilt tiber den Inhalt der Handschrift nichts mit aufler dem Verweis auf die hier
zitierten Katalog-Eintrige (Makar. syr. I, X mit Anm. 2).
Der Makarios-Teil fiillt als Anfang fast ein Drittel der Handschrift (f. 1v-54v). Es folgen mit
Johannes Karpathios und (oder: alias?) Isaak (schwerlich ein anderer als Isaak von Ninive)
zwel weitere asketische Autoren, danach Gregorios von Nazianz und Ausziige heidnischer
Philosophen; zum Schlufl kirchliche Autoren (Julius von Rom, Justin), die auch als Pseudonyme
in den theologischen Debatten des 4.-6. Jh. Verwendung fanden. Leider wurde der theologisch-
philosophische Teil bisher anscheinend nicht niher untersucht; bei den betreffenden Autoren-
eintrigen findet sich in Baumstark kein Hinweis auf diese Handschrift.

17 Vgl. die Tabelle Makar. syr. II, XLIIIf. Die einzige Ausnahme sind Sin 7, 2 und 7, 13 mit
einer nur arabischen Paralleliiberlieferung. Der Hauptbestand von Sin findet sich Griechisch
in B6, B7, B54, B11, B9 par. H26, H27, Hé, H15, H47, H1; einzelnes in K: Sin 1, Sin 7, Sin
17



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 27

wie andere Autoren der Sammlung'® (Johannes von Karpathos'’; Isaak [von
Ninive[°) zeigen. Wahrscheinlich stammt auch der syrisch sprechende Uber-
setzer aus diesem Milieu” Es muf also davon ausgegangen werden, daf als
Adressaten chalcedonensische Monche in palastinischen Klostern gedacht wa-
ren, die nicht tiber die notigen Kenntnisse der griechischen Sprache verfigten,
um die Schriften im Original zu lesen. Dadurch ist sowohl die Existenz als
auch die Akzeptanz der Makarios/ Symeon-Schriften in den melkitischen Klo-
stern Palistinas als ein gesichertes Faktum zu betrachten™ Ob es sich dabei

18

19

20
21

22

Die Beschreibung der Handschrift im Katalog von Agnes Smith Lewis, (Anm. 16) ist jedoch
anscheinend fehlerhaft! Sie verzeichnet auch Gregor (von Nazianz), was Matthias Quaschning,
der auf meine Anfrage bei Andrea Schmidt hin diese Handschrift danach durchsuchte, nicht
verifizieren konnte. Eine neue Untersuchung des Inhalts der Handschrift und eine Beschreibung
sind ein dringendes Desiderat angesichts des Interesses, das der vorgebliche Inhalt erweckt.
Ich selbst werde wegen vorrangiger Verpflichtungen wohl die nachsten Jahre nicht dafiir die
Mufle haben.

Eine syrische Ubersetzung des Johannes von Karpathos wird weder von Baumstark noch in
CPG III unter nr. 7855-59 verzeichnet. Johannes ist als asketischer Autor schwer zeitlich
einzuordnen, Die iiblichen Ansitze ins 7. Jh. basieren auf der Identifikation mit dem fiir das
Konzil von 681 AD belegten gleichnamigen Bischof von Karpathos und mit der Nihe seiner
Spiritualitit zu der des Maximos (1 662 AD). Auflerhalb des byzantinischen Uberlieferungs-
bereiches ist Johannes praktisch unbekannt geblieben. Dies alles spricht dafiir, in ihm einen
byzantinischen Autor der frithislamischen Epoche des christlichen Orients zu sehen. Folglich
ist eine Handschrift (besonders wenn es die einzige zu sein scheint und zeitlich dem Autor
nicht zu fern liegt) mit einer Ubersetzung dieses Autors eher in chalcedonensisch-byzantinisch
gepragten Kreisen zu verorten als in nonchalcedonensisch-antibyzantinischen.

Vgl. CPG 7868; Baumstark 223ff. (§ 35d); LACL 317.

So auch Makar. syr. 1I, XXXIX mit einem inhaltlichen Indiz: in Traktat Sin 12 lifit der
Ubersetzer einen Abschnitt gegeniiber der parallelen griechischen Fassung H27 / B6 aus, der
inhaltlich eine Darlegung bot, wie sie von Johannes von Damaskos in seiner Hiretiker-
Beschreibung an den Messalianern bemingelt wurde. Der Satz steht in der kritischen Neu-
ausgabe (CPG 8044) von B. Kotter, Die Schriften des Johannes von Damaskos IV. Liber de
haeresibus. Opera polemica, Berlin-New York 1981 (PTS 22), 42 lin. 12. Zur Beurteilung
dieses Kataloges messalianischer Irrtiimer vgl. Fitschen 78-87 (Analyse von Joh. Dam. haer. c.
80), 177-218 (Vergleich mit den Makarios/Symeon-Schriften); zum fraglichen Satz (= [4a)
Fitschen 78, 81 (Sondergut von J!), 193f. (Diskussion der makarianischen Parallelen).

Sollte der Ubersetzer von Sin 12 Johannes von Damaskos (bzw. dessen Quelle) gelesen und
als verbindlich angesehen haben? Dann hitte W. Strothmann richtig gefolgert, dafl der Uber-
setzer (oder nur der Kopist von Sin. syr. 142) dem palastinisch-chalcedonensischen Ménchtum
(frithestens des 8. Jh.) zugehorte — die Riicksichtnahme auf Sondergut des Damaszeners lifit
keinen anderen Schluff zu. Allenfalls kénnte man vermuten, dafl ein griechischer Leser in
einer ilteren griechischen Makarios-Handschrift den betreffenden Passus mit Tilgungszeichen
markiert hitte. Dann hitte der syrische Ubersetzer aber als Benutzer einer solchen Handschrift
seine engsten Beziehungen zu griechischen palistinischen chalcedonensischen Ménchen offen-
bart.

Dasselbe Ergebnis bringen auch die beiden arabischen Ubersetzungen. Die Sammlung W in
Vat. arab. 84 (1054 AD) und Sin. arab. 358 (s. XII); die Sammlung TV in Par. arab. 149 (s.
XIII), Vat. arab. 80 (s. XV-XVI), Vat. arab. 70 (1521 AD) und Teile der Sammlung in den
Garstni-Handschriften BL. Or 2322 (s. XVIII) und BL. Or 4092 (1803 AD). W. Strothmann
weist beildufig (in: Makar. arab. 6 Anm. 32) auf einige weitere arabische Handschriften hin,



28 Kohlbacher

um syrisch sprechende Monche aus dem Bereich des Patriarchates Antiocheia
handelte oder um christlich-palastinisch-aramiisch sprechende Moénche aus
dem Siiden Palistinas, ist jedoch nichta priori zu entscheiden. Die Ubersetzung
wurde bisher nicht von Experten aramaistischer Dialektologie darauthin unter-
sucht, ob sich in ihr Elemente finden, die auf christlich-palastinisch-aramaischen
Dialekteinflufl zurtickzufiithren wiren; dies wiirde die Frage eindeutig zugun-
sten des Siidens Palistinas entscheiden. Wahrscheinlicher ist freilich, daff beide
Gruppen im Blick des Ubersetzers waren.

2.2 Die syrische »Vulgata«<-Sammlung

Die andere von W. Strothmann veroffentlichte Sammlung® ist in einer grofien
Zahl von asketischen Sammelhandschriften erhalten (etwa zwei Dutzend™),
fiir die zumeist gesicherte oder wahrscheinliche westsyrische” Herkunft ange-
nommen wird. Die meisten Handschriften enthalten aber unter dem Namen

die bisher nicht untersucht wurden: Sin. arab. 356, 357, 428, 446, 476, 486, 578, 569 und Sin.
arab. 235, 328, 352, 386. Michel van Esbroeck erginzt in seiner Rezension von Makar. syr. in:
OCP 49 (1983) 492 zu CPG 3959: Sin. arab. 358 und 363. Da auch die beiden ilteren
vatikanischen Handschriften wohl vom Sinai stammen, erweist sich das Katharinenkloster als
Zentrum der arabischen Makariostradition. Die arabischen Ubersetzungen und ihre Bedeutung
werden bei Fitschen 160f. ebensowenig erwihnt wie die Sammlung X und ihre georgische
Ubersetzung.

23 Syr. I: Makar. syr. 1, 1-258 / II, 1-179.

24 7Zu den von W. Strothmann fiir die Edition benutzten 26 Handschriften (Makar. syr. I,
X-X1IV) ist noch nachzutragen laut Anton Baumstark, Eine syrische Ubersetzung des Maka-
riosbriefes »ad filios Deix, in: OrChr I, 9 (1920) 130-132 (u. z. 131) mit Verweis auf den
Katalog von Eduard Sachau (649): Berol. syr. 199 (Sachau 111) f. 122r (vor 1378-9 AD) fiir
Aeg. ep. 1. Zu Alex. ep. 3 nennt W. Strothmann, Johannes von Apamea, 37f. selbst weitere
Handschriften, die er in der spiteren Edition nicht einmal anfiihrt.

25 Ohne einen Kolophon oder Werke eines Autors, die sicher einer der syrischen Konfessionen

zugeordnet werden kdnnen, ist dies oft weitaus unsicherer, als es manche Autoren erkennen
lassen. Wihrend die mittelalterlichen Handschriften aus ostsyrischer Tradition meist recht
sicher zu erkennen sind, ist es gerade bei frithmittelalterlichen Handschriften (6.-9. Jh.) schwer,
melkitische oder jakobitische Herkunft sicher zu bestimmen, besonders bei jenen Schrift-
gruppen, bei denen ein hohes Mafl an gemeinsamer Tradition besteht (Homiletisches, Hagio-
graphisches, Asketisches). In diesem Bereich ist noch einiges naher zu untersuchen.
Auffillig ist nimlich, was Strothmann Makarios bemerkte: »Bei den Schriftstellern der jakobi-
tischen Kirche in den ersten Jahrhunderten finden sich keine Makarioszitate. Erst Barhebraeus
hat Makarios kennen gelernt, als er Jahre hindurch Euagrios studierte.« (103) »Im Gegensatz
zu den Nestorianern kennt Barhebraeus nur Apophthegmen und keine Schriften des Makarios«
(105). Damit steht die Zahl der Handschriften in einem krassen Mifiverhiltnis zur Zahl der
Testimonia. Die Beobachtungen zur Herkunft einiger — gerade alter — Handschriften (s. u.
Anm. 27) konnte diesen Widerspruch erkliren: die erhaltene Textiberlieferung verdankt sich
vor allem syrischsprachigen »jakobitischen« Ménchen, die in Agypten und Palistina lebten.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 29

des Makarios nur Teile dieser Ssammlung” Die ilteste Handschrift (BL Add
12175 1I) wurde im Jahre 533-4 AD geschrieben” und ist wohl nicht das
Exemplar des Ubersetzers, der damit vor ca. 530 AD zu datieren ist. Die vom
Ubersetzer benutzten griechischen Vorlagen sind also entsprechend frither zu
datieren, was den literaturhistorischen Wert dieser Sammlung noch steigert.
Der erste nachweisbare Benutzer einer Handschrift dieser Sammlung war
Dadi$6° von Qatar™, ein ostsyrischer Monchsschriftsteller im zweiten Drittel
des 7. Jh., der mehrfach aus verschiedenen Makarios-Schriften in seinen eigenen
Werken zitiert.”’
Diese Sammlung hat nun zwei auffillige Charakteristika:

— sie verteilt die iibersetzten Schriften auf zwei Personen namens Makarios™,
niamlich auf Makarios den Grofen »den Agypter« (= syr. psMakar. Aeg.) und

26 Ubersicht vgl. Dorries 476-478; Makar. syr. I, X-XVIII und die Handschriftenliste vor jedem
Text; hier Tabelle S. 53.

27 William Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts in the British Museum acquired since the
year 1838, London 1871, I1, 633b-638a (nr. 722) f. 81-254 (mit ciner anderen Handschrift
zusammengebunden); f. 254v (637b) die entzifferbaren Reste des Kolophons in Syrisch (ohne
Ubersetzung). Sicher sind die Worte, daff die Handschrift vollendet wurde im Jahr 845 (scil.
AGr. = 534 AD) wihrend des Episkopates »des Mar Timotheos, Bischof der grofien und
prichtigen Stadt Alexandreia«. Die Datierungsformel spricht nicht gerade fiir syrische Herkunft
der Handschrift; man wird eher an die aus dem chalcedonensisch dominierten Palistina nach
Agypten geflohenen Anhinger des Severos denken miissen. Die zweite alte Handschrift (BL
Add 17166 = ‘B’ [s. VI]) wurde nach einem Vermerk f. 63v in Palidstina gekauft, um dann in
Agypten dem Theotokos-Kloster (heute: Dair as-Suryan) gestiftet und nach Ausweis der
Pagination in koptischen Buchstaben dort restauriert zu werden, vgl. W. Wright, ebenda,
658b-660b (die Notizen 660b). Die Handschrift ‘F* (BL Add 14582, 816 AD) wurde laut
Notiz . 261v »in the convent of S. Michael in the desert of Mareia«, also in der Mareotis in
Unterigypten, nach einer dort befindlichen Vorlage geschrieben, vgl. W. Wright, ebenda,
692b-696a. Die Handschrift ‘D’ (BL Add 17173, s. VII) enthilt u. a. das nicht eben hiufige
Martyrium des Petros von Alexandreia, was auch nicht unbedingt nach Syrien weist, vgl. W.
Wright, ebenda, 726b-729a.

28 Baumstark 226f. (§ 35h); Peter Bruns, Art. Dadischo von Beth Qatraje, in: LACL 156.

29 Strothmann Makarios 98-101 (in »Uber die Einsamkeit« aus Aeg. ep. 2; Aeg. ep. 7 und aus
der ‘Epistula magna’ — vermutlich nach Aeg. h. 1; im »Kommentar zu Isaias dem Mo6nch« aus
der ‘Epistula Magna’; Al h. 1; Al ep. 6; Al. ep. 9 sowie Aeg. ep. 6. Auflerdem zitiert er aus
drei Makarios/Symeon-Texten, die er aus den Sammlungen der Werke des Tsaias [Syr. 1 und
Syr. 3] und des Markos Eremites [Syr. 4] kannte); Draguet Paralleles 483ff. 489f; Makar. syr.
I, XXIIf. mit den nach der 1972 erschienenen Edition des Isaias-Kommentars des Dadiso*
von R. Draguet aktualisierten Fundstellen. Im Artikel von P. Bruns ist der Hinweis auf den
Aufsatz von N. Sims-Williams (1973) iiber ein sogdisches Fragment zu ersetzen durch den
Hinweis auf die Edition (s. u. Anm. 72) 78-86: Text 3 = C2, f. 39r-40v. 48r.

30 Freilich ist der handschriftliche Befund dieser Ubersetzung weitaus komplizierter, was auch
fiir eine weniger geradlinige Entstehungsgeschichte der Sammlung spricht. Es ist nimlich
nicht vollig sicher, ob diese Verteilung bereits auf den syrischen Ubersetzer zuriickgeht, oder
ob sie erst von einem spiteren Redaktor nachtriglich in ein Korpus syrischer Macariana
eingearbeitet wurde, méglicherweise im Zuge der Hinzufiigung weiterer Texte. Die Hand-
schriften des 6.-7. Jh. kennen die doppelte Autorschaft nicht, als konsequente Gliederung des



30 Kohlbacher

auf seinen Zeitgenossen Makarios »den Alexandriner« (= syr. psMakar. Alex.).
Beide sind aus den Apophthegmata Patrum®, der Historia Monachorum’ und
der Historia Lausiaca® wohlbekannt;™

— sie enthilt zwischen Schriften des Makarios/Symeon auch Schriften bzw.
Exzerpte, die nicht von diesem stammen. So ist der dritte der Makarios dem
Alexandriner zugewiesenen Briefe (syr. psMakar. Alex. ep. 3) eine Kombination
aus einem Exzerpt aus dem original-syrischen messalianischen Stufenbuch
(Liber Graduum) und einem Exzerpt aus der Historia Monachorum iiber
Makarios.” Besonders auffillig sind aber die acht Briefe, die Makarios dem
Agypter zugewiesen werden (syr. psMakar. Aeg. ep. 1-8).

3. Die acht Briefe der syrischen Pseudo-Makarios-Sammlung

Aufer fir den ersten Brief sind sich die Makarios/Symeon-Kenner H. Dorries™
und W. Strothmann” von Anbeginn einig gewesen: alle diese stammen sicher
von einem anderen Autor als Makarios/Symeon. Da beide Wissenschaftler
aber mit der Sichtung der Makarios/Symeon-Schriften befafit waren, wurden
ihre Bemiihungen zu der Frage, ob sich zu diesem fremden Autor ein genauerer
historischer Kontext ermitteln liefle, von anderen iibersehen. Weder die ge-
nannten Rezensenten noch der grofe Bibliograph haben dieser Aufgabe ihre

Korpus ist sie erst in Vat. syr. 122 (769 AD) zu belegen. Neben dieser Handschrift bieten nur
noch die jungen Handschriften Vat. syr. 126 (1222-23 AD) und Vat. syr. 121 (1579 AD) die
gesamte Sammlung (Aeg. h. 1-3; Aeg. ep. 1-8; Alex. h. 1-3; Alex. ep. 1-9) i. W. vollstindig.

31 Vgl. CPG 2417 und 2401.

32 CPG 5620. Vgl. c. 21 und 23 Festugiére.

33 CPG 6036. Vgl. ¢. 17 und 18 Butler.

34 Antoine Guillaumont, Le probleme des deux Macaire dans les Apophthegmata Patrum, in:
Irénikon 48 (1975) 41-59; Gabriel Bunge, Evagre le Pontique et les deux Macaires, in: Irénikon
56 (1983) 215-227, 323-360; A. Guillaumont, Art. Macaire 5. l’Egyptien, in: Dictionnaire de
Spiritualité 10 (1980) 11-13; Winfried Cramer, Art. Makarios d. Agypter, in: LThK> 6 (1997)
1218-1219; A. Guillaumont, Art. Macaire 1. d’Alexandrie, in: Dictionnaire de Spiritualité 10
(1980) 4-5; Martin Krause, Art. Makarios d. Alexandriner, in: LThK> 6 (1997)1219: Zu
Makarios dem Agypter vor allem Hugh G. Evelyn White (ed. Walter Hauser), The Monasteries
of the Wadi *n Natrdn II: The History of the Monasteries of Nitria and of Scetis, New York
1932, 60-72, 791f., 99f., 104{f., 115ff., 118ff., 465-468, sowie zum Alexandriner 55-59, 90f.

35 Vgl. die prizise Analyse Makar. syr. 11, 144: die Zeilen 1-22 (ca. 26%) sind ein Mosaik aus
kurzen exzerpierten Sitzen aus Liber Graduum hom. 29, 9-19 (833-856 Kmosko); Zeilen
23-71 (ca. 58%) aus Hist. Mon I, 19-24 (15-17 Festugiére); Zeilen 72-84 (ca. 16%) bieten
cinen Anhang, der wohl Werk des syrischen Redaktors ist. Eine dhnliche Analyse bereits W.
Strothmann, Johannes von Apamea, 38.

36 Dérries 378-389 jeweils am Ende des Abschnittes ein (negatives) Urteil zur Frage symeonischer
Herkunft.

37 Makar. syr. I1, XII mit Verweis auf H. Dérries; vgl. Géhin 97, 100-103; Fitschen 161f.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 31

Aufmerksamkeit gewidmet. Das ungeklirte literaturgeschichtliche Problem
ist nochmals erheblich interessanter geworden, nachdem Paul Géhin 1999 den
—von W. Strothmann aufgrund sprachlicher und sachlicher Indizien postulierten
— griechischen Originaltext entdeckt und ediert hat.”

3.1 Syr. psMakar. Aeg. ep. 1 (CPG 2415, 1 alias 2415, 5 nr. 1)

Der erste der acht Briefe ist in der syrischen Ubersetzung in fiinfzehn Hand-
schriften erhalten.”” Griechisch ist er in drei Handschriften vollstindig, in
einer vierten zum grofleren Teil und in einer fiinften in einem kurzen Exzerpt
erhalten’® Er findet sich in zwei verschiedenen Fassungen in armenischen
asketischen Sammelhandschriften''; eine koptische Makarios—Vita<” hat ihn
als stillschweigend ausgeschriebene Quelle benutzt. Eine lateinische Uberset-
zung” ist in drei Textsammlungen in zwei Fassungen tberliefert:

—als nr. XX der collectio XLII admonitionum, einer Sammlung von Traktaten
des Caesarius von Arelate;”

38 Géhin 104-134 (jeweils mit nachfolgender franzésischer Ubersetzung); vgl. das Resumée W.
Strothmanns Makar. syr. II, XV.

39 Makar. syr. I, 73; eventuell auch in einer sechzehnten: vgl. Anm. 24. Dabei zeigt die Uber-
lieferung, dafl Aeg. ep. 1 oft einzeln — also unabhingig von Aeg. ep. 2-8 — kopiert wurde, oder
in anderer Reihenfolge — also getrennt von Aeg. ep. 2-8 — abgeschrieben wurde; in diesem
handschriftlichen Befund spiegelt sich méglicherweise eine von Aeg. ep. 2-8 verschiedene
Herkunft wider.

40 Géhin 93f. und Makar. syr. II, XVI-XXII.

41 Ediert von den Mechirtaristen in: Vitae Patrum, Venedig 1855, II, 563-569 (armenischer Origi-
naltitel in: Quttier 299 Anm. 1; in der Einleitung zu Armen. Pater. I fehlt er). Die Existenz
dieser Doppel-Ubersetzung war H. Dérries und W. Strothmann entgangen; eine textge-
schichtliche Auswertung steht noch aus. Vgl. Outtier 336f.; danach CPG 2415, 1. Outtier 337
vermutet, daf die lingere Fassung ‘A’ nach dem Griechischen, die kiirzere ‘B’ nach dem
Syrischen iibersetzt sei. Géhin 94 mit Anm. 22 korrigiert dies nach dem Studium der franzosi-
schen Ubersetzungen, die Bernard Quttier erstellte: »... une version comportant des amplifi-
cations notables, et une seconde version plus littérale, mais qui résume le texte, surtout vers la
fin« (94). » A Pexamen, il ressort que toutes deux ont été faites sur le grec« (94 Anm. 22).

42 Amélineau 122-125 = Géhin lin. 43-108, 175 lin. 10-18 = Géhin lin. 3-11; also sind etwa 70%
von Aeg. ep.1 in Koptisch erhalten. Der Text wurde nach Vat. copt. 64, f. 57-112 (sic Amélineau;
Kartalog: f. 61-115!) (Anfang 10. Jh.) ediert; vgl. die Beschreibung von Arnold van Lantschoot
/ Adolph Hebbelynk in Codices Vaticani Coptici I, Roma 1938, 461ff.

43 Ediert Wilmart 72-75 (Text), 76-78 (Apparat). Die Migne-Ausgaben (PL 67, 1163-66; PG 34,
405-410) sind nicht zitierfahig.

44 Publiziert nach mehreren fritheren Ausgaben »Ad opera S. Caesarii Appendix « PL 67 (1848)
1163-1166. Zu den Handschriften s. Germain Morin, §. Caesarii Arelatensis Sermones ... 1,
Turnhout 1953 (CCSL 103), XLV-LI (vgl. CPL’ 1019a, wo ein Druckversehen zu korrigieren
ist: es muf} nr. 20 heifien statt nr. 2). Wilmart 72 vermutet, dafl diese Sammlung von Caesarius
selbst Anfang des 6. Jh. zusammengestellt wurde, wobei dieser den Text stilistisch verbessert
hétte; dhnlich G. Morin XLVIIIf.: »concedendum est, eas a sancto episcopo [scil. Caesario
MK] suis libellis | inseri potuisse, at non cum interpolamentis ...« und XLVI: »... a Caesario



32 Kohlbacher

—in nicht wenigen Handschriften der Vitas Patrum®-Uberlieferung;'
— eine interpolierte Bearbeitung des Traktat-Briefes in weiteren Handschriften
cines anderen Zweiges der Vitas Patrum-Uberlieferung.”

Da offensichtlich Gennadius von Marseille in cap. 10 seines Kataloges christ-
licher Schriftsteller (CPL 957)" mit der »epistula ad filios suos« des Macarius
Aegyptius diese Schrift kannte und paraphrasierte, kann die lateinische Uber-
setzung dieser Schrift vor ca. 470 AD datiert werden”. Hitte er eine Sammlung

fortasse in suos usus adhibita .. .«. Die ilteste Handschrift (Chartres, Stadtbibliothek 67 [Ende
8. oder 9. Jh. ] — nach A. Wilmart »une excellente tradition du VI° ou du VII® 5.« — wird in
seiner Edition mit der Sigel ‘CY zitiert (= ‘A" bei G. Morin, der weitere 17 Handschriften
der Sammlung [9. -13. Jh. ] anfiihrt).

45 Zum Titel ‘Vitas Patrum’ (statt des grammatisch korrekten Vitae Patrum) vgl. Batlle 71f.

46 Wilmart 70f.; wegen der besonderen Qualitit ist BL Add. 38684 (Phillipps 1345) (s. XII

Ende) die Haupthandschrift (‘A’ = Batlle nr. 38); daneben benutzt er eine Gruppe von sechs
Vitas Patrum-Handschriften (alle 12.-13. Jh.; in der Reihenfolge bei Wilmart: Batlle nr. 44,
069, 70, 098, 37, 52) und weist 71 Anm. 1 auf vier weitere »de la méme famille« hin (= Batlle
nr. 36, 078, 29, 58), von denen er keinen Gebrauch gemacht hat.
Die Zahl der Handschriften ist durch die Liste in Batlle 17-138 noch zu erginzen; es gibt
mehr als zwei Dutzend Handschriften, die aber — von einer unsicheren Ausnahme abgesehen
(Batlle nr. 7) — alle erst ab dem spiteren 11. Jh. einsetzen (Batlle nr. 044). Im 12.-14. Jh. war
die Schrift samt der sie umgebenden Sammlung besonders in Nordfrankreich (Batlle nr. 24,
38, 57, 58, [61], 70, 71, 78a, 85 [?]) sehr beliebt, im 12.-13. Jh. in England (Batlle nr. 29, 30, 37,
40, 41, 42 und im 15. Jh. nr. 91, 92) sowie im 15. Jh. in Oberbayern (Tegernsee; Batlle nr. 82,
88, 96, 100, 101, 109, die vielleicht auf nr. 52 [12. Jh. ] zuriickgehen) und Westdeutschland
(Barlle nr. 95, 105 [?], 108). Da Batlle die Handschriften in Hinblick auf die ihn interessierenden
Apophthegmata-Sammlungen analysiert hat und oft nur von ungenauen Handschriften-
katalogen abhingig ist, kénnen weitere Handschriften seiner Liste ebenfalls die epistule Macharii
enthalten (so die Wilmart-Handschriften Batlle nr. 36, 44, 52, 069, 078, 098), ebenso wie
Handschriften, die die epistula unabhingig von diesen Apophthegmata-Sammlungen tradieren.
Die Edition Wilmarts ist also weit davon entfernt, definitiv oder umfassend zu sein.

47 Wilmart 72 Sigel ‘D’ gemeinsam fiir vier nicht weiter unterschiedene Handschriften (nur die
dritte ist bei Batlle [S. 141] erwiihnt).

48 Ernest Cushing Richardson, Hieronymus Liber de viris inlustribus. Gennadius Liber de viris
inlustribus, Leipzig 1896 (TU 14, 1a), 57-97 (u. z. 64f.): »Macarius, monachus ille Aegyptius,
signis et virtutibus clayus, unam tantum Ad iuniores professionis suae scripsit epistulam, in qua
docet illum perfecte Deo posse servire qui, condicionem creationis suae cognoscens, ad omnes
semet ipsum inclinaverit labores et luctando atque Dei adversum omne quod in / bac vita
suave est anxilium inplorando, ad naturalem quoque perveniens puritatem, continentiam velut
naturae debitum munus obtinuerit.»

49 G. L. Marriott, Gennadius of Marseilles on Macarius of Egypt, in: JThS 20 (1919) 347-349.

Allerdings gilt diese Datierung nur unter der — bisher allgemein geteilten (z. B. Dérries 381
Anm. 1; Wilmart 67; Makar. syr. II, XV; Géhin 94; P. Bettiolo, Il giogo [s. u. Anm. 55] 172) —
Annahme, daff Gennadius kein Griechisch konnte und die Schrift daher in lateinischer Uber-
setzung vorliegen mufite. Da Gennadius das Vorliegen lateinischer Ubersetzungen 6fters
explizit anmerkt, méchte ich die erstgenannte Méglichkeit nicht # priori ausschliefen.
Diese Uberlegungen wiren allerdings hinfillig, wenn man mit Reinhart Staats in der Einleitung
zu seiner Edition der “Epistula Magna’, (vgl. CPG Suppl. ad 2415, 2) 57ff., annimmt, Gennadius
spreche von eben diesem »Grofien Brief«, der freilich nicht in lateinischer Ubersetzung
(zumindest nicht vor dem 14. Jh.) bekannt ist.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 33

wie die syrische in acht Briefen gekannt, hitte er dies wohl ausdriicklich
erwihnt. Dies spricht dafiir, daff Aeg. ep. 1 allein — und d. h. unabhingig von
Aeg. ep. 2-8 — ins Lateinische iibersetzt wurde.” Aeg. ep. 1 wurde also im
Lateinischen, Syrischen und Armenischen unabhingig von Aeg. ep. 2-8 tiber-
liefert und konnte daher auch zeitlich unabhingig — in diesem Falle: wesentlich
dlter — sein als die anderen Texte.

In der zweiten Halfte des 7. Jh. zitiert der nestorianische asketische Schrift-
steller Isaak von Ninive aus Aeg. ep. 1 nach der westsyrischen Ubersetzung’'.

Inhaltlich ist die Schrift ein allgemein gehaltenes, unpersénliches Lehr-
schreiben im Traktatstil, das ausgiebig vom wenn-dann-Schema Gebrauch
macht, tiber die Stufen zur Vollkommenheit des Monches (s. u. 4. 5). Sprachlich
auffallend ist der mehrfache Gebrauch der Wendung 6 éya00g 0edg (linn. 5,
39, 53, 62, 68, 73 Géhin)” und die Zuschreibung der Gebote an den Heiligen
Geist (Cuyog Tod magaxiirov: lin. 70-71; évidhpata tol mvevpatog: lin.
99-100, 108; dratdEels Tod mvevpatos: lin. 95), was einen erheblichen Anspruch
signalisiert. Allerdings fithren diese Hinweise bislang nicht wesenlich weiter.

H. Dérries hilt das Schreiben fiir ein Werk des Makarios-Symeon (Heiliger

50 Der besondere Charakter der Ubersetzung weist auf ein zweisprachiges Milieu, in dem Grie-

chisch die erste Sprache ist; vgl. Wilmart 68: »De ces deux faits, la référence de Gennade et
I’emploi par saint Césaire, on voudrait peut-étre inférer que la ettre> a été mise en latin sous
I'influence de Cassien, ou du moins dans un monastére de Provence. Cette hypothese est
assez séduisante par elle-méme. Mais si le traducteur savait le grec, on est obligé de reconnaitre
que sa maitrise de la langue latine était fort imparfaite et que son travail n’a pas été beaucoup
surveillé. L’apparence est qu’il était de langue grecque et vivait dans un milieu bilingue ou
I’on possédait mieux le grec que le latin«.
Ich erlaube mir, hierin ein weiteres Indiz fiir die Herkunft aus paldstinischen Asketen-
gemeinschaften zu schen; die Charakteristik konnte gut auf einen Monch wie Gerontios
passen, der als geborener Jerusalemer Schiiler der jiingeren Melania in dem von ihr und ihrem
Gatten Pinianus gegriindeten Minnerkloster auf dem Olberg war und nach ihrem Tode die
Leitung aller Melania-Klster iibernahm. Er war nach 451 AD einer der schirfsten Gegner
des Juvenalios; vgl. zu thm Denys Gorce, Vie de sainte Mélanie, Paris 1962 (Sources Chrétiennes
90), 60ff.

51 Vgl. G. L. Marriott, Isaac of Nineveh and the Writings of Macarius of Egypt, in: JThS 20
[1919] 345-347 (u. z. 346); vgl. Strothmann Makarius 101f; Makar. syr. II, XXXf. (mit Text
der griechischen Isaak-Ubersetzung); Ubersetzungen der parallelen Fassungen Makar. arab
80ff.

52 Das betonte bereits W. Strothmann in seiner Analyse Makar. syr. II, XXII; ein anderes
asketisches Korpus macht hingegen ofters von dieser Wendung Gebrauch: die Antonios-Briefe!
So in der lateinischen Ubersetzung der georgischen Fassung von Gérard Garitte: benignus
Dens und hiufiges benignitas Patris etc.; die Ausdriicke fehlen im Wortindex bei G. Garitte
und S. Rubenson. In der stereotypen Wendung spiegelt sich eine Polemik gegen die manichiische
Theologie, deren die Kirche irritierenden Auswirkungen im 4. Jh. fiir Agypten, Palistina und
Syrien sicher zu belegen sind. Weitere Belege eines gelegentlichen Gebrauches in den » Ammo-
nas«-Briefen (CPG 2830) und bei Dorotheos von Gaza (CPG 7352-54), wo der Index (ed.
Regnault [s. u. Anm. 90] 545) elf Belege verzeichnet mit weiteren elf Stellen, in denen von der
ayabotng Gottes die Rede ist.



34 Kohlbacher

Geist!)”, W. Strothmann ist — als einziger nach einer sorgfiltigeren Untersu-
chung verschiedener Details — mit der Autorenzuweisung zuriickhaltend-
skeptisch™, wihrend G. L. Marriott” fiir eine Autorschaft des Macarius Ae-
gyptius eintritt und A. Wilmart den Traktat — ebenso wie die symeonischen
Homilien! — fiir die Uberarbeitung einer authentischen apophthegmatischen
Makarios-Tradition durch einen byzantinischen Metaphrasten hile.”® A. Louf
und S. Rubenson wiesen auf theologische Parallelen mit den Antonios-Briefen
(CPG 2330) hin, was auf dgyptischen Einfluf} des Autors hinweist.”” Allerdings
tritt P. Géhin dafiir ein, dafl auch dieser Brief vom selben Autor stammt wie
die weiteren sieben Schriften, und folglich erst wihrend des 5. Jh. verfafit
wurde.”® Eine griindliche Diskussion der Argumente zur Verfasserfrage erfor-
derte einen eigenen Beitrag.

3.2 Syr. psMakar. Aeg. ep. 3 (CPG 2415, 5 nr. 3)

Diese Schrift ist ein kurzes Mahnschreiben. Bereits H. Dorries hat Maka-
rios/Symeon als Autor definitiv ausgeschlossen™, die weiterfiihrende Frage
hingegen offengelassen. Der Inhalt ist wenig konkret und mahnt in mehreren

53 H. Dérries 379ff. »Die Zugehorigkeit dieses ... Stiickes zum symeonischen Schrifttum scheint
mir nicht zweifelhaft zu sein« (379); er meint, dafl der Brief-Traktat »... mit Sicherheit auf
Symeon zuriickgefiihrt werden kann« (416); » Das erste Zeugnis einer Ubereignung symeoni-
schen Schriftguts an seinen kiinftigen Gesamterben Makarios ...« (447) biete Gennadius.

54 Makar. syr. IT, XXII-XXV; sein Resumée lautet: »Die Priifung des Wortschatzes, des Stiles
und der Theologie zeigen, daff Makarios/Symeon diesen Brief nicht verfaflt hat. Ob der
sketische Ménch Makarios ihn geschrieben hat, wie einige behaupten [scil. Wilmart; Marriott
MK], bleibt dahingestellt.« (XXV). Auf ihn beruft sich Géhin 97, der einen anonymen Autor
des 5. Jh., der der Sketis-Tradition nahestand und nichts mit Messalianern zu tun hatte,
annimmt.

55 G. L. Marriott, Macarius of Egypt: His Epistle Ad filios Dez in Syriac, in: JThS 20 (1919)
42-44; ithm folgt auch Vincent Desprez, Art. Macaire 8., in: Dictionnaire de Spiritualité 10
(1980) 21f.: »probablement de Macaire d’Egypte«. Paolo Bettiolo, Il giogo del Paraclito. Nota
di lettura e testo della »Lettera ai figli« di Macario I‘egiziano, in: Bruna Boechini Camaiani /
A. Scattigno (Hg.), Anima e paura. Studi in onore di Michele Ranchetti, Macerata 1998,
171-180 legt schon im Titel seine Hypothese nahe, ohne sie im Aufsatz selbst zu diskutieren.

56 Wilmart 60, 63-66. »Unentschieden« bleibt Fitschen 162.

57 André Louf in seiner Einleitung zur franzésischen Ubersetzung des Makarios-Briefes in:
Lettres 67f. mit 71 Anm. 15 und 19. Samuel Rubenson, The Letters of St. Antony. Origenist
Theology, Monastic Tradition and the Making of a Saint, Lund 1990 (Bibliotheca Historico-
Ecclesiastica Lundensis 24), 190 (die um eine englische Ubersetzung der Antonios-Briefe
erweiterte Neuauflage ders., The Letters of St. Antony. Monasticism and the Making of a
Saint, Minneapolis 1995 konnte ich wihrend der Arbeit an diesem Aufsatz nicht heranziehen).

58 Géhin 102f. als Resumée: »Il est plus simple de penser | que ces lettres sont 'ceuvre d’un
moine anonyme du V¢ siécle, qui a mis en forme une matiére macarienne préexistante.« Ich
befiirchte, dafl dieser Losungsvorschlag un peu trés simple ist, auch wenn er dem des — nicht
erwihnten — A. Wilmart entspricht.

59 Dérries 382f.; Makar. syr. I, XXVIf.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 35

Anliufen die Adressaten, nicht zu versuchen, den Menschen zu gefallen, sondern
fiir die Wahrheit kompromifilos einzutreten — und sei es bis in den Tod.

Stilistisch ist auffallend, dafl dieser Autor eine Vorliebe hat fiir scharfe Anti-
thesen, worin sich eine antagonistisch-dualistische Mentalitat duflert. Die Welt-
sicht dieses Asketen kennt nur scharfe und unversohnliche Gegensatze, und
die Adressaten werden ermahnt, sich in dieser dualistischen Welt auf die richtige
Seite zu stellen. Der damit verbundene strenge Ton unterscheidet diesen Autor
deutlich vom Autor der Briefe syr. psMakar. Aeg. ep. 2. 4-8, was m. E. von P.
Géhin nicht hinreichend beachtet wurde, der fiir eine Identitit des Autors
aller acht Briefe eintritt.”” So kénnte es auch ein signifikantes zusitzliches
Indiz sein, daff in der griechischen Sammlung dieses Schreiben an letzter Stelle
nach allen anderen als Appendix steht.”" Ep. 3 findet sich in griechischen
Handschriften unter den Namen des Makarios™, des Neilos* und des Ammo-
nas™.

Einstweilen gibt es keine verwertbaren Hinweise, um diesen Kontro-
versialisten niher einzuordnen. Vielleicht kénnte eine Durchsicht der gesamten
vorjustinianischen asketischen Literatur — gleich in welcher Sprache — weitere
Schriften dieses markanten Autors zu Tage fordern, mit deren Hilfe sich Umfeld
und intendierte Adressaten naher bestimmen lieflen. Alternativ miifite man
annehmen, dafl der Autor von Aeg. ep. 2. 4-8 hier dem — uns nicht bekannten
— Anlafl und dem Genus der Mahnrede (\poyog) entsprechend formulierte.

3.3 Syr. psMakar. Aeg. ep. 2. 4-8 (CPG 2415, 5 nr. 2. 4-8)

H. Dérries hat als erster diese Schriften untersucht und fir jede einzelne eine
Herkunft von Makarios-Symeon ausgeschlossen.”” Besonders charakteristisch
ist, dafl darin neben Bibelworten auch aus Schriften prominenter asketischer
Autoritdten zitiert wird, was etwa fiir Makarios-Symeon wie fiir die meisten
frithen Monchsschriftsteller® ausgeschlossen ist. Hierin ist ein Zeichen einer

60 Géhin 102f.

61 Allerdings ist dieses Argument mit Zuriickhaltung zu behandeln; ebenso kénnte man zur
Erklarung auf die Parallele im syrischen Isaias-Korpus hinweisen. Bei Isaias wie bei Makarios
hitten die Ubersetzer-Redaktoren an erster und an dritter Stelle des neugeordneten Korpus
Schriften anderer Autoren gesetzt. Uber die als Macariana erkannten Texte im Isaias-Korpus
machte sich bereits Dadi$d* Gedanken, vgl. Draguet Paralleles 484 und 485.

62 Athen. E. B. 2492 [s. XIII]; Amorgos, Chozobiot. 9 [s. XII].

63 Paris. Coisl. gr. 123 [s. XIJ; Sin. gr. 455 [s. XII-XIII].

64 Sin. gr. 464 [s. XVII], nach der schwer zuginglichen Edition von Avgoustinos Lordanites
(Jerusalem 1911) nachgedruckt von Frangois Nau, vgl. CPG 2382.

65 Déorries 3811, 383-389.

66 Der erste, der ausgiebig Erzahlungen iiber andere Viter anfiihrt, ist Evagrios Pontikos: prakt.
91-100 (CPG 2430), gnost. 146-150 (CPG 2431) und orat. 106-109. 111-112 (CPG 2452).



36 Kohlbacher

spiteren Zeit mit einem gewandelten Selbstverstindnis der Monche zu sehen.”’
In dieser Einordnung ist ihm W. Strothmann gefolgt, der auch fiir jede einzelne
Schrift Indizien zusammenstellte, die auf eine Ubersetzung aus dem Griechi-
schen weisen.”

Vollstindig findet sich diese Brief-Sammlung nur in syrischer Uberlieferung;
fiir ep. 5-8 ist die Athener Handschrift (E. B.” 2492)"° der griechische codex
unicus; ep. 2 findet sich isoliert auflerdem in der Athos-Handschrift Megiste
LavraI' 17 (s. XI).”" Der zweite Teil von ep. 6 ist zudem in christlich-sogdischer
Ubersetzung in der durch Blattverluste nur noch fragmentarisch erhaltenen
asketisch-moralisch-hagiographischen Sammelhandschrift C2 erhalten.”” Zitate

Selbst in der Sammlung von Bibelstellen, dem Antirrhetikos (CPG 2434), zitiert er Johannes
den Seher [von Lykopolis in der Thebais] (antirr. V, 6; VI, 16; VII, 19) und Makarios [den
Groflen in der Sketis] (antirr. IV, 58; VIII, 26).

Programmatisch ist der einfiihrende Satz prakt. 91: »¥Avayxaiov 8¢ xal tig 68005 TV
TP00dEVOaVTOY 000MS dEQWTAY PoVaY®Y nal TEOg adThs xatooBodabalr moAld Yo
gotwy ebpelv U adT@V onOévTa te %ol meayféva ahds ...« [692, lin. 1-3 Guillaumont]
und der beschlieflende prakt. 100 »todg 6¢ yégovrag Hudv Tuntéov hg Tovg dyyélovg
adTol yap £low ol Tpog Tolg dydvag uas Gheipovtes xai T¢ TOV dyolmv Bnoiny vypato
Bepamevovreg.« (710, lin. 5-7 Guillaumont]. Zur Bedeutung dieser ersten Sammlungen vgl.
Antoine Guillaumont ebenda 118-124 und Bousset 75f.

67 Déarries 385, 386, 388; cbenso nun auch mit ausfihrlicher Darlegung des Sachverhaltes Géhin
97-102.

68 Makar. syr. I, vor allem XII-XV; Resumée: »In jedem dieser 8 Briefe wird mindestens eine
Bibelstelle zitiert, die nicht mit dem Wortlaut der syrischen, sondern der griechischen Bibel
bereinstimmt. Griechisch ist demnach die Originalsprache dieser Briefe...«. Dies hat sich
nun mit der Entdeckung P. Géhins bestitigt.

69 Efvun Biphiobrxn = Nationalbibliothek.

70 Zur Beschreibung der Handschrift Géhin 90ff.

71 Vgl. Spyridon Lavriotes / Sophronios Eustratiades, Catalogue of the Greek Manuscripts in
the Library of the Lavra on Mount Athos with notices from other libraries, Cambridge
(Mass.) 1925 (Harvard Theological Studies 12), 33: etwa zwei Drittel der Handschrift nehmen
die asketischen Traktate des Isaak (von Ninive) in Anspruch; als Anhang finden sich Traktate
u. a. von »Makarios« und »Moses«.

72 Gesamtedition der Reste der Handschrift: Nicholas Sims-Williams, The Christian Sogdian
Manuscript C 2, Berlin 1985 (Berliner Turfantexte 12), 165ff. [Text 12b = fgm. Aeg. ep. 6];
philologische Anmerkungen zur Erstausgabe von Olaf Hansen (Berliner Sogdische Texte 2,
1954) bei Emile Benveniste, Etudes sur quelques textes sogdiens chretiens 11, in: JAs 247
(1959) 115-136 (u. z. 116-118) = Ndr. ders., Etudes sogdiennes, Wiesbaden 1979 (Beitrige zur
Iranistik 9), 267-286 (u. z. 268-270). Die sogdische Ubersetzung haben M. Geerard wie P.
Géhin iibersehen. Allerdings hat der Herausgeber es den Bibliographen schwer gemacht, da
er f. 91v mit f. 94r zu einer Nummer (nr. 12) unter dem Titel »On humility« zusammenzicht
— ohne Hinweis auf die beiden identifizierten Autoren: f. 91v ist der Beginn von Logos Syr. 4
des Isaias von Gaza. Auf den fehlenden vier Seiten standen wohl die Fortsetzung des sehr
kurzen Isaias-Textes (bis ca. f. 92r) und der nun fehlende Beginn von Aeg ep. 6 (ab ca. f. 93r
unten oder 93v oben), so dafl anzunehmen ist, daf dazwischen noch ein dritter Ghnlich
kurzer Text gestanden haben mufl (ca. f. 92r-93r).

Ubrigens ist der Verweis auf die Evergetinon-Edition (Sims-Williams 165) zu korrigieren: die
beiden Apophthegmata stehen in der Ausgabe Athen, 1957ff. in Band 2, 24-25 (nicht: 20-21).



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Th.?) 37

aus ep. 2 und 4 finden sich in der schon erwihnten zweiten koptischen “Vita’
des Makarios™, Zitate aus ep. 7 in einer koptischen Sammlung von Makarios-
Apophthegmata™. Ebenso wie der textkritische Wert dieser koptischen Zitate
ist es auch noch ungeklirt, ob aus thnen gefolgert werden kann, daf§ es eine —
handschriftlich nicht erhaltene - koptische Ubersetzung der gesamten Brief-
sammlung gegeben habe.

4. Literarische Beziehungen

4. 1 Kenntnis der Apophthegmata in den Briefen’

Autfillig war von Anfang an, dafl der Autor mehrfach Apophthegmata als
Autoritdten zitiert, und zwar offensichtlich nicht aus einer potentiell miind-
lichen Uberlieferung, sondern aus einem einmal anscheinend sogar mit Titel
angefiihrten Buch™. Das in Aeg. ep. 5 (lin. 15ff. Géhin) zitierte Apophthegma
findet sich nirgends in den bisher publizierten griechischen oder orientalischen
Sammlungen, aber in variierter Fassung bei Dorotheos von Gaza (doctr. XI
§ 122). Aeg. ep. 6 zitiert im vollstindigen Wortlaut die Apophthegmata G 762
Pambo 1 (= Armen. Pater. XIX, 24A) und G 353 Johannes Kolobos 38
(= Armen. Pater. XV, 19R). In Aeg. ep. 7 findet sich neben einem noch nicht
identifizierten Apophthegma (lin. 29-32 Géhin) das Apophthegma G 470 Ma-
karios 17 / Syst IV, 31 (= Lateinisch P] IV, 28 = Koptisch Amélineau 217 =
Armen. Pater. IV, 21R).

Dies fihrt dazu, den Autor dort zu suchen, wo die Apophthegmata-
Sammlungen entstanden sind: in Palistina, genauer: in der Region um Gaza,
zwischen ca. 420 und 520 AD.”

73 Amélineau 170-172; franzosische ﬁbersetzung auch in: Lucien Regnault, Les sentences des
Peres du désert. Troisieme recueil & tables, Solesmes 1976, 175-176.

74 Amélineau 217; franzosische Ubersetzung auch in: Lucien Regnault, Les sentences des Péres
du désert. Troisieme recueil & tables, Solesmes 1976, 192.

75 Dank der ausfiihrlichen Darstellung Géhin 97-102 kann ich mich kurz fassen.

76 So interpretiere ich die Zitation ep. 6, 4 [125 lin. 30-31 Géhin]: »uvnuovetow &¢ xai Blovg
aylwv matéewv ...« es folgt G 762 Pambo 1 und unmittelbar darauf G 353 Johannes Kolobos
38.

77 Zu diesem Ansatz vgl. Bousset 66-76; Lucien Regnault, Les Apophtegmes des Péres en
Palestine aux V-VI siecles, in: Irénikon 54 (1981) 320-330; Michel Van Parys, Abba Silvain
et ses disciples. Une famille monastique entre Scété et la Palestine 4 la fin du IV® et durant la
premiére moitié¢ du V*siacle, in: Irénikon 61 (1988) 315-330. 451-480; Jean-Claude Guy, Les
Apophtegmes des Peres. Collection systématique I, Paris 1993 (Sources Chrétiennes 387),
79-84.



38 Kohlbacher

4.2 Benutzung der Briefe durch Redaktoren der Apophthegmata-Sammlungen

Von noch groflerem Interesse ist die Tatsache, daf} die Pseudo-Makarios-Briefe
von Redaktoren der Apophthegmata-Sammlungen benutzt wurden. Einzelne
Sdtze oder Passagen wurden aus den Briefen exzerpiert und mit einer mehr
oder weniger formelhaft knappen Einleitung versehen zum »Apophthegma«
stilisiert. So wurde Aeg. ep. 1 zur Quelle von nicht weniger als drei von
einander unabhingigen Apophthegmata: Syst. I, 13 = G 349 Johannes Kolobos
34 (Armen. Pater. I, 32A, 32B); Syst. I, 16 (Armen. Pater. I, 36R) und ein noch
nicht ediertes in einer alphabetischen Sammlung in Athon. Karakallou 251 (f.
5r-v). Aeg. ep. 4 (insgesamt!) und ein Passus aus Aeg. ep. 2 (§ 6) wurden zu
dem Apophthegma J 728 umgearbeitet. Ein Exzerpt aus Aeg. ep. 3 (u. z. lin.
8f. + 14f. Géhin) findet sich Griechisch als Apophthegma des Poimen Syst.
VIII, 17 und in der alphabetischen Sammlung | 671 (= Armen. Pater. VIII,
7R) und Koptisch unter einer Sammlung von Makarios-Apophthegmata (Amé-
lineau 203-230, u. z. 217), wo ein weiteres Exzerpt aus demselben Brief (Aeg.
ep. 3 lin. 20-24 Géhin) folgt.

Daraus ergibt sich, daf} die Briefe in den Kreisen der Apophthegmata-
Redaktoren bekannt und anerkannt waren. Auch dies fithrt wieder in dieselben
Asketenkreise an der paldstinischen Kiiste.

4, 3 Weitere zitierte Autoren

Auflerdem zitiert der Briefe-Autor noch weitere Schriften ausdriicklich:

— »einen der Weisen« (tig t@v co@dv: ep. 5, 1 [121 lin. 14-15 Géhin]), was
von P. Géhin als Zitat aus den Sentenzen des Sextos (u. z. sent. 75a und 75b;
CPG 1115) identifiziert werden konnte”®, nachdem W. Strothmann auf eine
ihnlich klingende Stelle aus Makarios-Symeon” hingewiesen hatte. Was aller-
dings W. Strothmann nicht beachtete war, daff das »Zitat« am Anfang des
Sondergut-Abschnittes steht, den nur syr. psMakar. Aeg. h. 2 § 7 bietet, nicht
aber die parallele arabische Fassung TV h. 10% - der Abschnitt samt Zitat ist
also wahrscheinlich dem syrischen Redaktor zuzuweisen! Zur Veranschauli-

78 H. Chadwick, The Sentences of Sextus. A Contribution to the History of Early Christian
Ethics, Cambridge 1959 (Texts and Studies. New Series 5), u. z. 20. Ein Blick auf die Text-
iiberlieferung zeigt, dafl die syrische Ubersetzung in asketischen Kreisen schr belicbt war
(anders als die seltene griechische Fassung) und in der Regel zusammen mit den anderen aus
dem Griechischen tibersetzten Klassikern asketischer Unterweisung wie Evagrios, Isaias und
eben Pseudo-Makarios in den Handschriften iberliefert ist.

79 Makar. syr. II, XX VII-XXVIII; die Stelle findet sich syr. psMakar. Aeg. h. 2 (Makar. syr. I,
36-51 [u. z. 42 lin. 75f.] / 11, 23-33 [27 lin. 7-9]). Der Sachverhalt wurde klargestellt Géhin 99.

80 Nicht ediert; tibersetzt Makar. arab. 31-41.



Ein vergessener geistlicher Vater (Paldstina, 5. Jh.?) 39

chung des komplizierten Sachverhaltes eine synoptische Gegeniiberstellung
der Parallelen®:

syr. psMakar. Aeg. h.2  iibs. Makar. syr. Il arab. Makar. -Sym.:  {ibs. Makar. arab.

23-33 TV h. 10 24-42
= §1-9
§ 1 24216 §10 3117730
52 2417 958 § 11 39 3-6.8-10
£ § 12-13
§3 2537 § 14 gyt
§4 P58t:5E!l §15 357236
§5 261224 §16 3715-25
§6 26%-27% §17 bl
& § 18-19
§ 6 fin. 2778 Al
§7 prakls) i L
§8 28%-29° §20 404915
R griech. Makar. fSym.Sz:
§9 2973112 B33 11, 32°-33'¢ = K67'-69°
§10 3¢Pugs% B33 11, 29%-31'° = K 64°-66°
81 Die hochgestellten Ziffern bezeichnen die Zeilen auf den genannten Seiten. Zum leichteren

82

Vergleich habe ich in Spalte 4 nur die Zeilen der arabischen Ubersetzung notiert, die der
syrischen Fassung wirklich entsprechen. Der Vergleich macht deutlich, daf die arabische
Fassung TV h. 10 eine anspruchsvolle Homilie intakt erhalten hat, der syrische Ubersetzer
(oder der Redaktor seines griechischen Archetyps?) das exzerpierte, was fiir die Unterweisung
von Asketen von Interesse schien; dies erklirt die Auslassung der theologischen Abschnitte
tiber die Willensfreiheit (TV h. 10 § 1-9), iiber die Selbsterniedrigung Christi als Vorbild (TV
h. 10 § 12-13), iiber das Gleichnis der Jungfrauen (TV h. 10 § 17b) und das Lob des Zusam-
menlebens von Briiddern mit Kritik an Eremiten (TV h. 10 § 18-19), die gerade das ausdriicken,
was dem originalen Autor wichtig war. Besonders mit der letzten Auslassung verkehrt der
Exzerptor die Intentionen des Originals in ihr Gegenteil. Auch in den parallelen Abschnitten
gibt es teilweise erhebliche Unterschiede (z. B. verschiedene biblische Belegstellen!).

Das quantitative Verhiltnis macht deutlich, wie stark der Anteil des Sondergutes des syrischen
Redaktors und wie gering faktisch der Anteil von TV h. 10 am Gesamtumfang von syr.
Makar. Aeg. h. 2 ist: von den 249 Vollzeilen in der Ubersetzung der syrischen Katechese
gehen ca. 79 Zeilen (ca. 32%) auf die mit TV h. 10 gemeinsame Vorlage zuriick, ca. 54 Zeilen
auf den Redaktor (ca. 22%) und ca. 116 Zeilen auf die nur griechisch erhaltene Quelle B 33
(ca. 46%). Umgekehrt betrachtet hat der Redaktor der syrischen Fassung ganze 80 Zeilen von
der 19 Seiten umfassenden Originalhomilie iibernommen, also mehr als 80% ausgelassen!

Zur komplexen griechischen Tradition dieses Textes vgl. die Ubersicht der Textzeugen (unter
den Namen des Makarios, Symeon, Ephraim, Basileios und Evagrios) in W. Strothmann,
(Anm. 3), XVIIIf.



40 Kohlbacher

Fiir die Frage dieses Aufsatzes bedeutet dies: die syrische Fassung ist eine
Exzerptfassung aus einer theologisch anspruchsvollen symeonischen Homilie,
die nur arabisch in TV h. 10 erhalten ist. Das fragliche Zitat ohne Zitierkenn-
zeichnung (Makar. syr. 11, 27 lin. 7-9) gehorte nicht zum symeonischen Original,
sondern ist Teil der redaktionellen Zusatze. Die erbauliche Lektiire der Sextos-
Sentenzen war also in dem Kreis von Asketen uiblich, die die syrische Pseudo-
Makarios-Sammlung bearbeiteten. Diese kannten auch jenen uns unbekannten
Autor der fraglichen Briefe und achteten ihn so, dafl sie seine Schriften mit
symeonischen Bearbeitungen zusammen in Handschriften zur asketischen Un-
terweisung tberlieferten. In vielen dieser Sammelhandschriften finden sich
auch der vollstindige Text oder Exzerpte der Sextos-Sentenzen. Der Autor
der »Briefe«, der Redaktor von syr. psMakar. Aeg. h. 2, die syrischen Sextos-
Ubersetzer und die ersten Kopisten, die alles dieses mit syrischen Evagriana
und Texten des Isaias von Gaza, des Markos Eremites und Markianos von
Bethlehem zusammenstellten, gehorten dem selben monastischen Milieu an.”
- »einen der Heiligen« (tig t@v aylov: ep. 6, 2 [124 lin. 9-10 Géhin]), was von
P. Géhin als Zitat aus den langen Regeln des Basileios von Kaisareia (reg. fus.
16 [PG 31, 960 C3-4]; CPG 2875) identifiziert werden konnte, nachdem W.
Strothmann aufgrund der syrischen Fassung an eine Paraphrase eines ahnlich
klingenden Satzes aus dem Praktikos des Evagrios Pontikos (§ 58 [636-638
lin. 9-10 Guillaumont]; CPG 2430) gedacht hatte; hier zeigt sich deutlich die
Bedeutung der Auffindung des griechischen Originales.

— ein Wort »des Bischofs Epiphanios« (ep. 5, 3 [122 lin. 30-33 Géhin]), welches
auch von P. Géhin nicht identifiziert werden konnte. Tatsachlich gibt es eine
dhnlich lautende Stelle, die sich mit dem Text niaher berthrt: das »Syntagma
an Monche« (CPG 2264 und 2298). Die Parallelstelle lautet:

syr. psMakar. Aeg. ep. 5,3 Syntagma 1, 8 (PG 28, 837 A5-10)
... Eyoapev PPac Emupdviog 6 émionomog:
ot

00 d¢l 1oV EyrEaTEG %ol TOVG Téwg pév 1oUg Lovalovrdg te xal
povaovrog £yn00TEIC OEL AVARENMOLOUEVOUE ELVAL
OMAETY UETAL YUVOURGV. QIO YUVOUX@Y %ol WTE el Ohioy adT@v

EoyeoBal, £l dSvvatov,

83 Deshalb finden sich zu vielen Handschriften auch Informationen in Draguet Isaie 1A; R.
Draguet, Les formes syriaques de la matiére de ’'Histoire Lausiaque I, Louvain 1978 (CSCO
389 Syr 169); Joséph Muyldermans, Evagriana syriaca. Textes inédits du British Museum et
de la Vaticane édités et traduits, Louvain 1952 (Bibliothéque du Muséon 31); W. Strothmann,
Johannes von Apamea, Berlin-New York 1972 (PTS 11).



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 41

Ofitwg oy 006E Taphévov GILETY tetd
avdoog, Ahl 00dE 0pav. unTe 600Gy adTas protipeiofal,
iva g Enudor yévmren, £av poyeton)

®apdia dut Tiig TV dpOakudv dodoewe.

Die zweite Halfte des Zitates im Pseudo-Makarios-Brief wirkt wie eine Fort-
schreibung des im Syntagma fiir Asketen Gesagten auf eine Gemeinschaft von
Jungfrauen.

Das »Syntagma«"* ist ein aus mehreren inhaltlich disparaten Teilen zusam-
mengesetzer Text, der in fiinf Sprachen (Griechisch, Armenisch, Koptisch,
Kopto-Arabisch, Athiopisch) und etwa einem Dutzend Bearbeitungen in By-
zanz und im christlichen Orient sich grofler Beliebtheit erfreute, aber aufgrund
der komplizierten Textiiberlieferung bisher nicht kritisch ediert wurde. Zu-
satzlich abschreckend wirkt die Zuschreibung an eine ganze Reihe von Pseud-
onymen: die 318 Viter von Nikaia; Athanasios von Alexandreia; Basileios von
Kaisareia; Evagrios Pontikos; Antonios den Groflen; hinzukommen auflerdem
die bislang iibersehenen Zuschreibungen an die Apostel und an Epiphanios
von Kypros. Interessant ist dabei, dafl die letztere Zuschreibung sich nirgends
in der handschriftlichen Uberlieferung erhalten hat, sondern nur in Florilegia.
Fiir die Zuschreibung des Syntagma an Epiphanios wire ‘Pseudo-Makarios’
nicht der einzige, wohl aber mit Abstand der erste Zeuge; auch die anderen
Zeugen weisen in das palistinische Monchtum, aus dem Epiphanios selbst
entstammte — er hatte seine Asketengemeinschaft im Hinterland von Gaza!

Die auffillige, die Nennung des Namens umgehende Zitierformel ist nicht
weit verbreitet; Evagrios zitiert ebenso wie » Ammonas« (CPG 2380), Zosimas
(CPG 7361) oder Dorotheos (CPG 7352-54) mit Nennung des Namens, weil
ja erst die Autoritit der zitierten Personlichkeit dem zitierten Inhalt das ange-
strebte autoritative Gewicht verleiht. Ende des 5. Jh. oder Anfang des 6. Jh.
zitiert der westsyrische Monchs-Schriftsteller und Theologe Philoxenos
(1 523 AD), Bischof von Hierapolis (485-519 AD)", in seinem Brief an Patrikios
aus Evagrios auf die gleiche umschreibende Weise.*

84 Den Forschungsstand zusammenfassend Michael Kohlbacher, Minor Texts for a History of
Asceticism: Editions in Progress, in: Stephen Emmel u. a. (Hg.), Agypten und Nubien in
spatantiker und christlicher Zeit. Akten des 6. Internationalen Koptologenkongresses Miinster,
20.-26. Juli 1996, Wiesbaden 1999 (Sprachen und Kulturen des Christlichen Orients 6), 11,
144-154.

85 Baumstark 141-144 (§ 23¢); LACL 505-506.

86 René Lavenant, La lettre a Patricius de Philoxéne de Mabboug, Paris 1963 (PO 30, 5), u.z. 93,
16 (syr. 92, 11): »ce qu’a éerit un Bienheureux« (§ 65); 95,7 (syr. 94, 7): »Clest pourquoi, un
saint a dit« (§ 66; dieses Zitat ist bisher nicht identifiziert); 135, 30f. + 34 (syr. 134, 24 + 26f.):
»un saint dit ... Ce méme saint a dit« (§ 112); 153, 18 (syr. 152, 14): »comme I’a dit un des
Péres« (§ 133) - die einzigen nicht-biblischen Zitate neben den Apophthegmata in §§ 19



42 Kohlbacher

Auch diese in den »Briefen« zitierten Schriften und das im folgenden Ab-
schnitt behandelte Zitat aus einem »Brief« bestitigen erneut die Einordnung
in das Umfeld des Isaias von Gaza.”

4. 4 Exkurs zu einem Zitat aus syr. psMakar. Aeg. ep. 4, 1

Eine sentenzenartige Wendung aus ep. 4, 1 wird von Zosimas in seinen »Allo-
quia« (CPG 7361) und von Dorotheos in seinen »Doctrinae« (CPG 7352) mit
gewissen Variationen zitiert; der groflere Teil dieses Briefes wurde zudem in
das Apophthegma J 728 umgearbeitet.

syr. psMakar. Aeg. ep. 4, 1 (Retroversion aus dem Syrischen: 119 lin. 1-2
Géhin):

Eévov yap povayolg 10 6pyileobo nal tdhy E€vov 1O humely Tov ddehqov
avTob ...

Apophthegma J 728 (118 lin. 2-3 Géhin nach Sin. gr. 448%):

Eévov yap povaydv, Eévov to 0pyileoBal T@ del@d adTod xal mdiwv
EEVOV TO MUTTEY TOV TANOLOV ...

Apophthegma J 728 (Armen. Pater. II, 181f. [VIL, 19R] u. z. 181 lin. 7f.):

Ltenim alienum est a monacho irasci fratri; alienum est et contristare propin-
quum ...

<Apophthegma ] 728 (Rekonstruktionsversuch M. Kohlbacher):

Eévov yap povoyd to 0pviteoBal @ adehpd [adTod] nal malv Eévov T
AUTETY TOV TTANOLOV ...

Zosimas, allog. 13, 4 (184 lin. 14 Chrestou™):

Eévov povayoig 10 0pyileobow Eévov o humelv Tov minoiov.

(tris!), 37-39, 52, 53, 132 (die Apophthegmata fehlen im Index der Zitate p. 163). Korrekt
miifite es — wie in § 133 — auch in §§ 65, 66 und 112a jeweils »un des ...« (... == ) heiflen.

87 Grundlegend dazu Derwas James Chitty, Abbah Isaiah, in: JThS. NS 22 (1971) 47-72; Lucien
Regnault, Isaie de Scété ou de Gaza?, in: Revue d’Ascétique et de Mystique 46 (1970) 33-44.

88 Franzosische Ubersetzung bereits in: Lucien Regnault, Les sentences des Péres du désert.
Troisieme recueil & tables, Solesmes 1976, 42f. Weitere griechische Handschriften verzeichnet
Guy Recherches 256f. (Vat. gr. 1599 mit der Schwesterhandschrift Napol. 11-C-27); mégli-
cherweise auch 97ff.: Par. Coisl. gr. 232; 99ff.: Par. Coisl. gr. 283; 101: Sin. gr. 450; und
vielleicht noch weitere — dies ist P. Géhin anscheinend ebenso entgangen wie die armenische
Ubersetzung. Eine kritische Neuedition bereitet Chiara Faraggiana vor.

89 Ed.IMavaypdmg K. Xonotov, ABBA HEAIOY AZKHTIKOI AOT'OI - ABBA ZQZIMA
KEDPAAAIA QOEAIMA - ABBA AQPOGEOY ITPATMATEIAI KAT ETTIZETOAAL
Keipevov — Metdgpoaotg — Zyoia Thessaloniki 1981 (PIAOKAAIA TQN NHITTIKQN
KAT AZKHTIKQN), u.z. 125-128 (Einleitung), 130-197 (griechischer Text mit neugriechischer
Ubersetzung). Die Zitierung bei Géhin 95 (»éd. Athénes 1994, p. 82<) ist so nicht verifizierbar.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 43

Dorotheos, doctr. 2,4 § 29 (190 lin. 14-15 Regnault™):

T ydo g0t BagiTegov Tob doYileobou xal Tol Tagogyilewy TOV TANGioV,
g elmev 6 Eddyolog &t Eévov mavtdmaot povayd to 0Qyiteohar ...

Dorotheos, doctr. 8,1 § 89 (306 lin. 1-2 Regnault):

Eévov povayolg to 0pyileobal, duotmg #oi 1o Aumelv Tva: ...

anonyme koptische Makarios->Vita< (Amélineau 171 lin. 17-172 lin. 1)"":

A9X0C ON NX.€ ABBA MAKAPI X.€

OY®WEMMO NE ENMONAXOC | EOPEIX.MNT

OYWEMMO €PO4 NE 6TMKAZ MIEY4CON KATA 2XI NPHT.

Am strengsten ist die Stilisierung zu einem Lehrspruch bei Zosimas ausgefiihrt,
was dem Charakter seiner » Alloquia« (der griechische Titel xeqdhana déhua
ist treffender) vollig entspricht und mithin als redaktionelles Resultat der Text-
entwicklung geschen werden muf}. Zosimas wie der Redaktor des Makarios-
Apophthegma schreiben ihren Text »Makarios« zu. Da Zosimas ein griechisch
sprechender Zeitgenosse des syrischen Ubersetzers der Pseudo-Makarios-
Sammlung und der ltesten erhaltenen Handschriften ist, ist sein Zeugnis eine
wichtige Bestitigung des aus der syrischen Uberlieferung gewonnenen Zeitan-
satzes wie auch der zu dieser Zeit offensichtlich kursierenden Autorenzu-
schreibung.

Dorotheos hingegen weist im urspriinglichen Text das Zitat beide Male
»Evagrios« zu, was jedoch in der Mehrheit der byzantinischen Handschriften
korrigierend retuschiert wurde; allein die wenigen alten Handschriften der
»italo-griechischen« Gruppe, die offensichtlich eine alte palistinische Tradition
besser bewahrt hat als die studitische, bieten diese Autorenzuschreibung.”
Das erste Zitat wird in einer Handschrift (H = Vat. gr. 826 [s. XI]) sogar
Makarios zugewiesen, was ich aber einstweilen als gelehrte Korrektur eines
Moénchskopisten betrachte, der noch den griechischen Text der Pseudo-
Makarios-Briefe oder des Apophthegma kannte und das Zitat wiedererkannte
(die Handschrift gehért zu den Reprisentanten der »traditions mélées« und

90 Lucien Regnault / J. de Préville, Dorothée de Gaza Buvres spirituelles. Introduction, texte
grec, traduction et notes, Paris 1963 (Sources Chrétiennes 92). Die im Druck befindliche
Neuausgabe mit deutscher Ubersetzung und kommentierenden Anmerkungen von Judith
Pauli (in Fontes Christiani) konnte ich noch nicht benutzen.

91 ,Abba Macaire dit aussi: »C’est chose étrangére au moine qu’il se mette en| colére; ce lui est
chose éurangere de chagriner son frére en quelle maniére que ce soit.«“

92 U. z. nach der Einleitung von L. Regnault, (Anm. 90) 99f.: $ = Sin. gr. 416 [s. IX-X]; V = Var.
gr- 1274 [s. XI; T = Crypt. B e XX [965 AD], Autographon des Klostergriinders Neilos von
Grottaferrata, sowie den davon gefertigten Abschriften Casin. gr. 431 [s. XT] und Vat. Chis.
gr- R IV 7 [s. XI].



44 Kohlbacher

ist erheblich vom studitischen Texttyp beeinflufit). Dorotheos geht recht frei
mit dem Text um, wie die Varianten zwischen seiner ersten und der zweiten
Zitierung zeigen; darin ist wohl der Einfluff der monastischen katechetischen
Vortrige zu schen, wo Zitate — auch biblische — nach Bedarf dem aktuellen
Kontext angepasst wurden, ohne daf} es eine scharfe Trennung zwischen Zitat
und Paraphrase des Inhaltes gegeben hitte.

Die textkritische Auswertung der Apophthegma-Bearbeitung wie der
Zosimas-Zitierung wird erschwert durch die Unsicherheit des Textes. Es gibt
noch keine kritische Textausgabe des Zosimas™ und die Edition von P. K.
Chrestou emendiert den handschriftlichen Befund, ohne dies ausdriicklich
kenntlich zu machen. In der Apophthegma-Fassung scheint am Anfang eine
Textverderbnis™ vorzuliegen, die Resultat der Einsetzung einer textkritischen
Marginalie eines Korrektors aus der Vorlage-Handschrift in den laufenden
Text des codex unicus der Edition P. Géhins durch den Kopisten zu sein
scheint. M. E. wollte der Korrektor darauf hinweisen, dafl nach Eévov »povay @«
zu lesen sei statt »T@ Adeh@@® abToD« nach 6pyileobay; das Korrekturzeichen
wurde zu -v verlesen und es entstand eine grammatisch und sachlich unsinnige
Doppellesart. Ist meine Interpretation des Textbefundes zutreffend, dann wire
die Differenz zum tiberlieferten griechischen Text des Pseudo-Makarios weitaus
geringer. Es wire also zu lesen: Eévov yap 10 d0Yileobal T@ ddehgd adToD]
corr. man. alt. Eévov ya povay® to 0pyileoBou {1d ddehpd avtod).

In einigen Varianten sind Unachtsamkeiten der Kopisten zu vermuten, in
anderen spiegelt sich die literarische Titigkeit der zitierenden Autoren, die die
Zitate an ihren eigenen Sprachgebrauch und an Erfordernisse des literarischen
Kontextes anpassen, z. B. an eine abweichende Thematik oder durch eine
stirkere Stilisierung als Lehrspruch. Dabei ist zu beachten, dafl Zosimas und
Dorotheos moglicherweise auf ein fritheres Stadium der Textiiberlieferung
zurlickgreifen als der Apophthegma-Redaktor, der auch sonst einige Freiheit
zeigt, und daf der syrische Ubersetzer kein Anhinger der exakten Wort-fiir-
Wort-Ubersetzungstechnik war. Ich rekonstruiere den urspriinglichen Wort-
laut daher:

Eévov yao povay® to 6oyileoOat xal Talv EEVOV TO AUTETY TOV TTANGLOV.

93 Chiara Faraggiana hat bereits im Vorgriff auf eine kiinftige Edition umfangreichere Probe-
kollationen vorgenommen.

94 Diesen unmittelbaren Eindruck bestitigt die armenische Ubersetzung. Klarheit iiber die grie-
chische Uberlieferung wird die kritische Neuedition von Chiara Faraggiana erbringen.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 45

4.5 Die Sammlung der » Ammonas«-Briefe (CPG 2380)

Die Sammlung von einem Abbas Ammonas zugeschriebenen Briefen” weist
eine Reihe von Parallelen zur Sammlung von Makarios zugeschriebenen Briefen
auf:

— Beide Sammlungen sind in ithrem umfassenden Textbestand nur in syrischer
Ubersetzung erhalten. Fiir beide Sammlungen ist BL Add 12175 (534 AD) die
alteste Handschrift. Fur beide Sammlungen bieten Vat. syr. 122 (796 AD) und
Vat. syr. 126 (1223 AD) weitere wichtige Textzeugen; von den beiden weiteren
wichtigeren Ammonas-Handschriften (BL Add 14598 [s. VII]; BL Add 17183
[s. X]) ist die letztere ebenfalls unter den Makarios-Handschriften (= Makar.
syr. ‘K) vertreten. Von beiden Sammlungen gibt es nur einen bedeutenden
griechischen Textzeugen, der beide Male nicht eben durch hohes Alter auffillt:
Sin. gr. 464 (s. XVII) mit den Ammonas-Briefen Gr. 1-5 und Exzerpt aus Gr.
7 bzw. Athen. E. B. 2492 (s. XIII) mit den Makarios-Briefen Syr. 1-3, 5-8.
Hinzu kommen beide Male verstreute Textzeugen, die meistens nur einen der
Texte bieten.”

— Beide Sammlungen enthalten recht kurze Texte, die entweder als echte
Pastoral-Briefe zu charakterisieren sind oder als nicht allzu lange asketische
Traktate (monastische Katechesen).

— Die Autoren beider Sammlungen stehen in einem Wechselverhiltnis zu
den Redaktoren der Apophthegmata-Sammlungen. In beiden Briefsammlungen
werden Apophthegmata zitiert (beit Ammonas: G 5 Antonios 5 in ep. Gr. 4 =
Syr. 97). Beide Briefsammlungen wurden fiir Apophthegmata exzerpiert (Am-
monas. ep. 2, 1 in den bohairischen Antonios-Apophthegmata nr. 217).

— Beide Autoren schreiben aus der Sicht eines erfahrenen Eremiten an eine
ihnen personlich verbundene Gemeinschaft von Moénchen, die sie als asketische
Autoritdt und geistlichen Ratgeber anerkennen. Durch die Konzentration auf

95 Neben den Editionen von Michael Kmosko (PO 10, 6) und Frangois Nau (PO 11, 4) ist die
beste Darstellung Franz Klejna, Antonius und Ammonas. Eine Untersuchung tiber Herkunft
und Eigenart der iltesten Ménchsbriefe, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 62 (1938)
309-348 (326-342 zu den Antonios-Briefen).

96 Ohne Parallele bei den Makarios-Briefen ist die kopto-arabische Bearbeitung der Ammonas-
Briefe in einer Sammlung von Antonios zugeschriebenen Schriften; die Ubersicht F. Klejnas,
a. a. O. 312, ist priziser als die Beschreibung in der Einleitung M. Kmoskos. Leider fehlt
trotz einiger Vorarbeiten S. Rubensons (vgl. CPG Suppl. ad 2330 und 2349) immer noch eine
kritische Textedition dieser arabischen Antonios-Sammlung.

97 141 lin. 3-4 Nau / 39 lin. 11-40 lin. 1 Kmosko. Dasselbe Zitat in vergleichbarem Zusammenhang
in Dorotheos, ep. 13 (§ 198 lin. 2-3 Regnault). §

98 Amélineau 25; franzosische Ubersetzung in Lucien Regnault, Les sentences des Péres du
désert. Troisieme recueil & tables, Solesmes 1976, 142 unterblieb mit Hinweis auf die Edition
F. Naus (PO 11, 435« = 133).



46 Kohlbacher

das Seelenleben der Adressaten verschwinden die Konturen des historischen
Umfeldes fast vollig.

— Es gibt einige Beriihrungen in der monastischen Spiritualitit zwischen
beiden Sammlungen. Allerdings ist der Autor der Ammonas-Sammlung ein
sehr eigenstindiger Theologe, der sprachlich und sachlich manche Eigen-
tumlichkeiten aufzuweisen hat und daher deutlich unterschieden werden kann
von den Makarios-Schriften (und von den Antonios-Briefen).

- »Ammonas« versucht ebenso wie syr. psMakar. Aeg. ep. 1 das geistliche
Wachstum wihrend des asketischen Lebens zu beschreiben.'® Beide Autoren
beschreiben ein wechselvolles Auf und Ab im Seelenleben. Beide Autoren
versuchen mit psychologischer und theologischer Argumentation die Integra-
tion von Versuchungserfahrungen zu férdern; diese sollen als Bewahrungsprobe
von Gott gegeben angenommen und tiberwunden werden, um weiter geistlich
zu wachsen und um noch stirker als zuvor das gnadenhafte Wirken des Geistes
Gottes im eigenen Leben zu erfahren.

— Beide gehen in ithrer Argumentation von der Notwendigkeit eines gnaden-
haften Eingreifen Gottes in das Seelenleben der Asketen als Bedingung fiir
den Erfolg der asketischen Bemithungen aus. Das wichtigste Mittel fiir den
geistlichen Reifungsprozess ist das unauthorliche Gebet zu Gott.

— Beide gehen davon aus, dafl das Wirken des heiligen Geistes in erprobten
Asketen als ein dauerhaftes Einwohnen bezeichnet werden kann, daff es unbe-
schreibliche und nicht tiberbietbare Gliickserfahrungen auslést und dafl den
fortgeschrittenen — also: begnadeten — Asketen besondere Offenbarungen
(z. B. in Visionen)"*' zuteil werden.

— Beide Autoren stehen in ithren Ansichten zur Gnade Gottes, der not-
wendigen Michtigkeit des Gebetes, der gnadenhaft geschenkten Einwohnung
des Geistes Gottes und der nachfolgenden Gliickserfahrungen und besonderen
Offenbarungen durch den Geist Gottes der Spiritualitit der messalianischen
Bewegung nahe — wobei »Ammonas« m. E. weitergehendere Ubereinstim-
mungen aufweist als »Makarios«.

99 Die folgenden Punkte gelten vor allem fiir Aeg.ep.1 und nur in Ausnahmen auch fiir die
weiteren »Makarios«<-Briefe, die fiir einen solchen Vergleich zu knappe Andeutungen bieten
und zu wenig eigenes Profil erkennen lassen.

100 Die bisher beste Beschreibung der Spiritualitit in den Ammonas-Briefen bietet F. Klejna, a.
a. O. 343-347.

101 Die Stellen sind von F. Klejna, a. a. O. 344, zusammengestellt. Vgl. Géhin 107 lin. 79-86/ syr.
Makar. § 13.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 47
5. Ein namenloser Autor und sein Umfeld

Der Autor schrieb also in griechischer Sprache zwischen ca. 420 und 520 AD,
vermutlich in der Region um Gaza bzw. allgemeiner in Palistina. Eine Schrift
der Sammlung wurde vor 470 AD ins Lateinische tGbersetzt, die aber durchaus
unabhingig sein konnte von einer Existenz dieser Sammlung von acht »Briefen«,
wenn man — gegen P. Géhin — fiir diese mehrere Autoren annimmt. Die
gesamte Sammlung wird vor 530 AD ins Syrische tibersetzt, also von Asketen
geschitzt, die selbst Griechisch kénnen, aber in Kontakt stehen mit Asketen,
denen Syro-Aramaisch vertrauter ist als Griechisch. Die Mehrzahl der griechi-
schen Handschriften stammt entweder unmittelbar aus Palistina oder weist
signifikante seltenere Texte auf, die mittelbar auf einen palastinischen Archety-
pus der kopierten Textsammlung schlieflen lassen. Frihe Zitierungen lassen
sich bei Zosimas, der im ersten Drittel des 6. Jh. bet Caesarea Maritima Monch
war, und bei Dorotheos, der im zweiten Drittel des 6. Jh. Monch bet Gaza
war, feststellen.'®

Der Autor ist ein Eremit, der in Briefkontakt mit anderen Monchen steht,
die ihn als Autoritat — anscheinend wiederholt — anfragen (ep. 2, 5; 2, 6; 6, 1
(112, lin. 33 und 41; 124, lin. 2 Géhin]; vgl. auch ep. 2, 1 und 6, 3 [111, lin. 2-4;
124, lin. 12 Géhin]); weitere Stellen lassen sich in diesem Sinn verstehen,
wiren aber fir sich insignifikant, weil sie ebenso gut rhetorisch gemeint sein
kénnten. Er schreibt an und fir Eremiten. Anders als der Autor von ep. 3
vertritt er eine ausgesprochen moderate Position, ist bemitht um Integration
und Harmonie, nicht um Entscheidung in existentiellem Dualismus. Der Autor
sieht sich in einer Sukzession von Monchsvatern und ihren Schiilern und
verweist mit seinen Zitierungen bereitwillig auf die Erfahrungsautoritit der
Viter vor thm. Er sicht die Ménchsviter mit ihren Schiilern in einer apostolischen
Sukzession als »Kinder« der Apostel (ep. 4, 2 [119, lin. 12-15 Géhin]) — ein
Konzept, das in dieser Klarheit nur selten von Monchen vorgetragen wird.
Daneben begegnet auch das — im Orient fast allgegenwirtige — Konzept vom
engelgleichen Leben der Asketen, der »vita angelica« (ep. 2, 2 [111, lin. 12-15
Géhin])®

102 Zu den Bezichungen zwischen beiden vgl. Syméon Vailhé, Saint Dorothée et saint Zosime,
in: Echos d’Orient 4 (1900-01), 359-363 sowie J. Pauli, Art. Dorotheus von Gaza, in: LACL
181f. und dies., Art. Zosimas, in: LACL 636f. firr weitere Literatur.

103 Vgl. die vormonastische Entwicklung zu dieser Deutung Karl Suso Frank, Vita Apostolica.
Ansitze zur apostolischen Lebensform in der alten Kirche, in: ZKG 83 (1972) 145-166; cine
Ubersicht in monastischer Literatur bietet ders., ATTEAIKOZ BIOZ. Begriffsanalytische
und begriffsgeschichtliche Untersuchung zum »engelgleichen Leben« im frithen Ménchrtum,
Miinster 1964 (Beitridge zur Geschichte des Alten Ménchtums und des Benediktinerordens
26), 6ff. (auch 4ff.), 40-61.



48 Kohlbacher

In zwei Schriften (ep. 4, 2 und 8, 4-6) wird von den Adressaten verlangt,
dafl sie Schmahungen und Anfeindungen willig ertragen sollten. H. Dorries
mafl dem wenig Bedeutung bei und sah darin alltagliche Unfreundlichkeiten
gegen Monche seitens Weltmenschen. Dies erscheint mir doch etwas zu harmlos
gedeutet zu sein. Mit der auch von H. Dérries geteilten chronologischen und
geographischen Einordnung ist dies angesichts des hohen Ansehens, dessen
sich die »heiligen Minner und Frauen« erfreuten, recht unwahrscheinlich.
Besonders die Alternative, zu der der anonyme geistliche Vater seine Adressaten
bewegen mochte, nimlich Schmihungen gegen sich zu ertragen, aber Schma-
hungen gegen Gott direkt zu entgegnen (ep. 8, 4-6), pafit wenig in dieses Bild.
Wenn wir bedenken, in welchem Umfeld unser Autor geschrieben haben
muf}, dann bekommen diese Sitze ein anderes Profil. Palistina war gerade zu
Anfang des fraglichen Zeitraumes ein Zentrum des Widerstandes gegen das
Konzil von Chalcedon und besonders das von dgyptischen Exilanten und
Traditionen geprigte Monchtum um Gaza war eine wesentliche Saule des
Widerstandes und mufite dafiir auch voriibergehende Verfolgungen und wohl
weit linger dauernde Anfeindungen ertragen.'™ So betrachtet, haben die frag-
lichen Passagen mehr und tieferen Sinn. Allerdings macht die Heftigkeit der
lange dauernden Auseinandersetzungen den unmittelbaren Riickschlufl un-
moglich, auf welcher der beiden Seiten unser Autor und seine Adressaten zu
suchen sind. Darauf fithren uns allerdings andere Indizien der Texttberliefe-
rung.

Die Textiiberlieferung spricht dafiir, daff der fiir uns anonyme Autor im
Umfeld der nonchalcedonensischen Syrer und Kopten mehr geachtet wurde
als bei den griechischen, und d. h. sehr bald auch fast ausschliefflich chalce-
donensischen Tradenten.

Sodann ist er tiberliefert worden als Beigabe zu einer Bearbeitung der Werke
des Makarios/Symeon, die bis ca. 530 AD ins Syrische tibersetzt wurde. Eine
ihnlich friihe Ubersetzung eines asketischen Korpus ins Syrische mit ebenso
alten Handschriften findet sich fiir die Werke des Evagrios Pontikos, die
vermutlich ebenfalls im Zentrum der Evagrios-Rezeption, in Palastina, ent-

104 Grundlegend: Lorenzo Perrone, La chiesa di Palestina e le controversie cristologiche. Dal
concilio di Efeso (431) al secondo concilio di Costantinopoli (553), Brescia 1980. In weiteren
Aufsitzen hat derselbe einzelne Aspekte vertieft: I monaci e »gli altri«: Il monachesimo
come fattore d’interazione religiosa nella Terra Santa di epoca bizantina, in: Augustinianum
35 (1995) 729-761 und englisch Monasticism as a Factor of Religious Interaction in the Holy
Land during the Byzantine Period, in: Arieh Kofsky / Guy G. Stroumsa (Hg.), Sharing the
Sacred. Religious Contacts and Conflicts in the Holy Land First-Fifteenth Centuries CE,
Jerusalem 1998, 67-95; Monasticism in the Holy Land: From the Beginnings to the Crusaders,
in: POC 45 (1995) 31-63 (die aktuellste Gesamtiibersicht); Christian Holy Places and Pilgri-
mage in an Age of Dogmatic Conflicts. Popular religion and confessional affiliation in
Byzantine Palestine (fifth to seventh centuries), in: POC 48 (1998) 5-37.



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 49

standen sein diirfte, und fiir das Asketikon des Isaias von Gaza. Letzterer ist
nach dem Tod von Abbas Silvanos und dessen Nachfolgern Zacharias und
Zenon die fithrende Gestalt des dgyptisch geprigten Monchtums der palistini-
schen Kiisten-Region, besonders um Gaza. In die syrische Ubersetzung des
[saias-Asketikon wurden an exponierter Stelle — als Logos 1 und Logos 3 —
zweil Homilien des Makarios/Symeon eingearbeitet, was H. Dorries dazu ver-
leitete, insgesamt einen starken Einfluf} des Makarios/Symeon auf Isaias anzu-
nehmen.'” Der Tradentenkreis des syrischen Isaias-Korpus ist also in grofer
Nihe zum Tradentenkreis des syrischen Makarios/Symeon-Korpus (u. z. der
»Vulgata«<-Sammlung) zu suchen. Alle drei Corpora zusammen bieten eine
Sammlung der drei wichtigsten von einer spiteren byzantinischen Orthodoxie
tur hiretisch gehaltenen asketischen Stromungen des christlichen Orients: der
Origenisten, der Messalianer, der Chalcedon-Gegner. Die Bedeutung palasti-
nischer Monche fiir die origenistische und antichalcedonensische asketische
Literatur im 5. und 6. Jh. ist hinreichend bekannt; der messalianische Einfluf§
auf das palidstinische Monchtum ist hingegen bisher wenig beachtet wor-
den.'*

Ich hege daher die Vermutung tiber den Zusammenhang der Tradenten der
vier groflen friith ins Syrische tibersetzten Sammlungen asketischer Werke —
im Unterschied zu den nur innersyrisch belegten Sammlungen des Afrahat,
des Sehers Johannes, des Stephanos bar Sudaili und des Stufenbuches: es ist
das von agyptischen Emigranten geprigte Ménchtum um Gaza, das die asketi-
schen Sammlungen der Apophthegmata, der Werke des Evagrios, des Makari-
os/Symeon und des Isaias von Gaza zusammengestellt und redaktionell bear-
beitet und wohl auch die handschriftliche Grundlage fiir die syro-aramiischen
Ubersetzer geliefert hat. Dem korrespondiert,

—dafl als Appendix zu den Evagriana auch Werke eines anderen asketischen
Autors, der zu den Anfithrern des Aufstandes gegen Juvenalios gehorte, ins
Syrische iibersetzt wurden: Markianos von Bethlehem'?;

— dafl die ersten Leser von Apophthegmata-Sammlungen (psMakar. Aeg.
epp; Zosimas; Dorotheos; Kyrillos von Skythopolis) in Paldstina lebten;

105 Daorries 449.

106 Es sei denn, man vermutet — so wie ich —, dal Markos Eremites nicht in Agypten, wofiir vor
allem Otmar Hesse eingetreten ist, sondern in Palistina gelebt und geschrieben hat.

107 Zu ihm vgl. Michael Kohlbacher, Markianos von Bethlehem, in: ders. / Markus Lesinski
(Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift fiir Friedrich Heyer, Erlangen 1994 (Oikonomia
34), 137-166; ders, Unpublished Greek Fragments of Markianos of Bethlehem (f 492): An
Edition in Progress, in: Studia Patristica 29, Louvain 1997, 495-500. Leider hat Peter Bruns,
Art. Marcian, Monch, in: LACL 421 davon keine Kenntnis genommen.



50 Kohlbacher

— dafl gerade die genannten Corpora ausgiebig benutzt und gelegentlich
i e . 108
explizit zitiert werden (Zosimas; Dorotheos ™);
— daf§ die Spuren asketischer Lektiire der Sextos-Sentenzen wiederum in
dieses Milieu fiihren.

6. Ausblick

Nachdem es deutlich geworden ist, daf} nicht nur Zeit und Region, sondern
auch der Tradentenkreis der Pseudo-Makarios-Schriften im Kreis der dgyp-
tischen Monche der Gaza-Region niher zu bestimmen ist, ist es verlockend,
nun einige Namen aus diesem Kreis als potentiellen Autor zu nennen - die
Plerophorien des Johannes Rufus (CPG 7507) bieten eine gewisse Auswahl.
Darauf verzichte ich und belasse unserem Autor einstweilen seine Anonymitit.
Er ist verglichen mit den grofien asketischen Theologen und den einflufireichen
Schriftstellern sicher eine Randerscheinung, sowohl in der Quantitit des Uber-
lieferten wie auch in seiner Qualitit. Aber gerade in seiner Mittelmiligkeit
kénnen wir manches Charakteristische tiber das durchschnittliche Ménchtum
seiner Zeit in Erfahrung bringen; diese Lebensnihe macht ja auch die Brief-
sammlung des Barsanuphios und Johannes (CPG 7350) und die Vortrige des
Dorotheos (CPG 7352-54) fiir uns heute so interessant und sympathisch. Die
Schriften des anonymus, an ihren rechten historischen Ort gestellt, sind ein
weiteres und nicht unwichtiges Mosaiksteinchen zur Rekonstruktion einer
groflen und fiir etwa einhundert Jahre iiberaus einflufireichen Region von
Ménchssiedlungen, die in der Askesegeschichtsschreibung bisher vollig unzu-
reichend berticksichtigt wurde, weil die Mehrzahl dieser Ménche in den dog-
matischen Kimpfen um das Chalcedonense seit Kaiser Tustinianos auf der
Seite der Verlierer standen; allen voran seien hier Severos und Johannes Rufos
genannt. Johannes Rufos ist zugleich der wichtigste Historiograph dieser Tra-
dition mit seinen wiederum nur noch in syrischer Ubersetzung erhaltenen
Beschreibungen des Lebens des groflen Lehrers Petros des Iberers (CPG 7505),
der Verfolgungen der Martyrer der Bewegung Theodosios und Romanos (CPG
7506) und der den Widerstand gegen das Chalcedonense ein ums andere Mal
bestitigenden Visionen und Offenbarungen an die asketischen Autorititen

dieser Tradentengruppe, den Plerophorien.'”

108 Als markantes Beispiel Francois Neyt, Citations »isaiennes« chez Barsanuphe et Jean de
Gaza, in: Le Muséon 84 (1971) 65-92. Zur monastischen Lektiire im Kreis um Barsanuphios,
Johannes und Dorotheos vgl. L. Regnault (s. Anm. 90) 42f.

109 Zum historischen Ort des Autors Eduard Schwartz, Johannes Rufus: ein monophysitischer
Schriftsteller, Heidelberg 1912. Grundlegend zum theologischen Konzept hinter dieser
Textgattung Lorenzo Perrone, Dissenso dottrinale e propaganda visionaria: Le Pleroforie di



Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?) 51

Trotz ihrer Mittelmifigkeit haben die als Pseudo-Makarios-Briefe erhaltenen
Schriften im christlichen Osten, vor allem im Bereich der syrisch-orthodoxen
Kirche, eine starke Nachwirkung gehabt und verdienen auch in der modernen
Forschung mehr Aufmerksamkeit.

Abgekiirzt zitierte Literatur

Amélineau = Emile Amélineau, Histoires des monasteres de la Basse-Egypte, Paris 1894 (Annales
du Musée Guimet 25).

Armen. Pater. = Louis Leloir, Paterica Armeniaca a P. P. Mechitaristis edita (1855) nunc latine
reddita I-IV, Louvain 1974-76 (CSCO 353. 361. 371. 379 = Subs 42. 43. 47. 51).

Batlle = Columba M. Batlle, Die »Adhortationes Sanctorum Patrum« (»Verba Seniorume«) im
lateinischen Mittelalter. Uberlieferung, Fortleben und Wirkung, Miinster/Westfalen 1972
(Beitrage zur Geschichte des Alten Ménchtums und des Benediktinerordens 31).

Bousset = Wilhelm Bousset, Apophthegmata. Studien zur Geschichte des dltesten Ménchtums,
Tiibingen 1923.

Dérries = Hermann Dérries, Symeon von Mesopotamien. Die Uberlieferung der messalianischen
»Makarios«-Schriften, Leipzig 1941 (TU 55, 1).

Draguet, Isaie = René Draguet, Les cinq recensions de I’Ascéticon syriaque d’Abba Isate I AB - 11
AB, Louvain 1968 (CSCO 289. 290. 293. 294 = syr 120-124).

Draguet, Paralléles = René Draguet, Paralleles macariens syriaques des Logoi [ et 11 de I*Ascéticon
Isaien syriaque, in: Le Muséon 83 (1970) 483-496.

Fitschen = Klaus Fitschen, Messalianismus und Antimessalianismus. Ein Beispiel ostkirchlicher
Ketzergeschichte, Gottingen 1998 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 71).

Géhin = Paul Géhin, Le dossier macarien de 'Atheniensis gr. 2492, in: Recherches Augustiniennes
31 (1999) 89-147.

Guy Recherches = Jean-Claude Guy, Recherches sur la tradition grecque des Apophthegmata
Patrum. 2e édition avec des Compléments, Bruxelles 1984 (Subsidia Hagiographica 36).

Lettres = Bernard Outtier / André Louf / Michel Van Parys / Claire-Agnes Zirnheld, Lettres des
Peres du Désert. Ammonas, Macaire, Arséne, Sérapion de Thmuis, Bégrolles-en-Mauges
(Maine-&-Loire) 1985 (Spiritualité Orientale 42).

Makar. arab. = Werner Strothmann, Makarios/Symeon Das arabische Sondergut tibersetzt, Wies-
baden 1975 (GOF I, 11).

Makar. syr = Werner Strothmann, Die syrische Uberlieferung der Schriften des Makarios, Wiesba-
den 1981 (GOF I, 21) I: Syrischer Text; IT: Ubersetzung.

Outtier = Bernard Outtier, Un Patéricon arménien (Vitae Patrum, I1, p. 505-635), in: Le Muséon
84 (1971) 299-351.

Giovanni di Maiuma, in: Augustinianum 29 (1989) 451-495. Der Ménchs-Theologe, der am
nachdriicklichsten auf die »Offenbarungen« als Wirkung der in den erprobten Eremiten
wirksamen Geistesgaben hinweist, ist — bloRer Zufall? — der Autor der » Ammonas«-Briefe
(s.0.4.5).



52 Kohlbacher

Strothmann Makarios = Werner Strothmann, Makarios und die Makariosschriften in der syrischen
Literatur, in: OrChr 54 = 1V, 18 (1970) 96-105.

Wilmart = André Wilmart, Une lettre spirituel de Macaire, in: Revue d’Ascétique et de Mystique
1 (1920) 58-83.

Anhang: Erliuterungen zur Tabelle

Die Tabelle verzeichnet den Textbestand der syrischen Makarios-Hand-
schriften der Vulgata-Fassung. Die Buchstaben sind die Sigla der Edition W.
Strothmanns (Makar. syr). Die Ziffern geben die Rethenfolge in der Handschrift
wieder; wo nur ein einziger Text vorhanden ist, ist dies durch + markiert.
Wenn eine Handschrift einen Text nur in Exzerpten erhalten hat, dann ist dies
durch ein beigefiigtes ‘e’ gekennzeichnet. Die Texte, die nicht zum Maka-
rios/Symeon-Korpus gehoren, sondern von anderen Autoren stammen, sind
mit * gekennzeichnet. Die Abfolge der Handschriften entspricht der Chrono-
logie und umfaflt mehr als ein Jahrtausend: A (534 AD) - Z (1576 AD).

Postscriptum zu Anmerkungen 16, 18, 20:

S. P. Brock, Stomathalassa, Dandamis and Secundus in a Syriac Monastic
Anthology, in: G. J. Reinink/A. C. Klugkist (Hg.), After Bardaisan. Studies
on Continuity and Change in Syriac Christianity in Honour of Professor
Han J. W. Drijvers, Leuven 1999 (Orientalia Lovanensia Analecta 89), 35-50
bietet 48ff. eine Ubersicht der Philosophenzitate in Sin. syr. 14 (f. 128r-133v,
150v) und ediert 371ff., 41-47 drei Zitate daraus. Er halt die tibliche Datierung
ins 10. Jh. fiir »very reasonable« (36 Anm. 8). An weiteren enthaltenen Texten
notiert er (36) Exzerpte aus Isaak von Ninive (2. Teil der Werke) und — bisher
nicht erwihnt! - aus Kassianos (cf. CPG 2266; CPL’ 513), Briefe von Gregorios
(von Nazianz?) an Basileios und von Kyrillos (von Alexandreia?) und kiindigt
(48) eine detaillierte Beschreibung der ganzen Handschrift an.



53

Ein vergessener geistlicher Vater (Palistina, 5. Jh.?)

7 Iz Iz 6 doxary
1z b1 3 61 g doxay
0T <1 91 0T Ldoxary
61 o.mo.ﬁiw
81 gdaxapy
{1 0T 81 prdaxapy
91 or | 1 €l 71 W grdoxary
[ S 71 11 T e ¥ g doxory
t1 81 51 1rdarxapy

61 1 £YXIY
€1 A €1 YOy
71 ac | 91 3] Gl aap R I 1y xa|y
11 6 11 01 11 1 gdodoy,
o1 8 0l 6 ol 11 (daBay,
6 L 6 8 6 o1 9:dadoy,
8 9 Ck R 7 8 6 g'doBay,
L S Vi [ 9 R el 8 prdoday,,
9 ¥ 9 | ¥ 5 o O 2 ¢'dodoy,
g ¢ IR ¥ R 5 ) gdodoy,
¥ i i P £ T8l o B R BEEE 8 prdoday,
€ ¢ ¥ e Z € ¥ € £y day
& G i &y ¢ Bz I € z € z Ty sy
I I ¢ A Ead e oF | BeiERR & BB © I 1y 8oy
Z 2 A A o |9 SR e i v Faiia] 550 ¥

Ewummkguwﬁﬁdzlmomh.ww—mz EUJUmTth uap ut pueisaqixay, B[[2qey,




Martin Illert

Zur Motivierung und Deutung der Askese bei Pseudomakarios

Die pseudomakarianischen Homilien zahlen zu den wichtigsten Zeugnissen
des frithen Ménchtums im Raum des spitantiken Syrien.' Thr syrischer Ur-
sprung wird besonders an der in ihnen entfalteten Deutung und Motivierung
der Askese deutlich’ Einem Motivkomplex der Deutung und Motivierung
der Askese, dessen Vorkommen bei Ps.-Makarios bisher nur geringe Beachtung
gefunden hat, soll unsere Aufmerksamkeit hier gelten:’ Der in Homilie 53 der
von G. L. Mariott edierten » Anecdota« angestimmte »Schlachtruf« verbindet
Motive von Kampf und Enthaltsamkeit aus Dt 20 mit dem neutestamentlichen
Motiv des geistlichen Kampfes gegen die Machte des Bosen aus Eph 6:

»Tapfere und edle Seelen, die nichts fiirchten, ziehen in den Krieg. Wie auch Mose tiber den
verborgenen Krieg der bosen Geister gegen die Seele dunkel andeutet und sagt, welche Seelen
gesegnet sind: Wenn jemand eine Fran genommen hat, soll er nicht in den Krieg ziehen (Dt 20.7)
und wenn jemand einen Weinberg gepflanzt hat, soll er nicht gehen (Dt 20.6). Dies sagt er iiber
die materiellen Fesseln, damit niemand, der gegen die Geister der Schlechtigkeit (Eph 6.12) kimpft,
an irgendwelche Dinge gebunden ist.«*

1 Zur historischen und geographischen Einordnung des »Corpus Macarianum«: C. Ste-
wart, Working the Earth of the Heart. The Messalian Controversy in History, Texts and
Language to AD 431, Oxford 1991, 77ff. und K. Fitschen, Messalianismus und Antimessalianis-
mus. Ein Beispiel ostkirchlicher Ketzergeschichte, Forschungen zur Kirchen- und Dogmen-
geschichte 71, Gottingen 1998, 145-272.

2 Zu den syrischen Theologumena bei Ps.-Makarios: A. Baker, Pseudo-Macarios and the
Gospel of Thomas, VigChr 18, 1964, 215-225. G. Quispel, The Syrian Thomas and the Syrian
Macarius, VigChr 18, 1964, 226-235. Derselbe, Makarius, das Thomasevangelium und das Lied
von der Perle, Leiden 1967. M. Illert, Zum Descensus ad inferos bei Makarios, VigChr 54, 1999,
321-322,

3 Vgl. H. Déorries, Die Theologie des Makarios/Symeon, Abhandlungen der Akademie
der Wissenschaften in Gottingen 3/103, 142f. Dérries interpretiert die Abschnitte im Kontext
des pseudomakarianischen Motivs vom Gebetskampf. Fitschen (Messalianismus, 217 u. 6.)
erwihnt Passagen aus der 53. Homilie im Zusammenhang mit den antimessalianischen Ketzerli-
sten (vgl. Stewart, Messalian Controversy, 280).

4 Macarii Anecdota. Seven Unpublished Homilies of Macarius, hg. von G. Mariott,
HThS 5, Cambridge/Mass. 1918 [= Ha] 53.7, S. 31-32. Zusitzlich zum Motiv des Kriegsrufes
Dt 20 und des geistlichen Kampfes Eph 6 begegnet bei Ps.-Makarios auch das Motiv der
geistlichen athlesis (1. Kor 9; vgl. Die fiinfzig geistlichen Homilien des Makarios, hg. von H.
Dérries, E. Klostermann, M. Kréger, PTS, Berlin 1964 [= H] 21.4 - 5,S. 193).



Zur Motivierung und Deutung der Askese bei Pseudomakarios 55

Dieser pseudomakarianische Textabschnitt besitzt eine Parallele in der sieben-
ten Unterweisung Aphrahats, in der ebenfalls der »Schlachtruf« aus Dt 20 im
Sinne des neutestamentlichen Motivs des geistlichen Kampfes gedeutet wird:

»Ruft und sprecht zum ganzen Volk: ... Wenn jemand einen Weinberg anpflanzt, gehe er zu
seiner Behausung, damit er nicht, wenn er an ihn denkt, im Kampf unterliegt. Wer sich eine Frau
erworben hat und sie heiraten will, kehre zu ihr zurtick und habe seine Freude an ihr. Wer ein
Haus baut, kehre dahin zuriick, damit das Haus ihm nicht plétzlich in den Sinn kommt und er
nicht mit vollem Einsatz kimpfen kann.<

Im Schluflabschnitt des von Aphrahat angestimmten »Schlachtrufes« wird
betont, dafl nur die protomonastischen ihidaye den Kampf gegen die Michte
des Bosen aufnehmen kénnen:

»Fir die thidaye schickt sich der Kampf, da sie ihr Antlitz nach dem, was vorne liegt, richten und
nicht an das denken, was hinter ihnen liegt (Phil 3.1 9f).<°

Eben diesen Schluf} zieht auch Ps.-Makarios aus seinem »Schlachtruf«, insofern
er hervorhebt, dafl die um der Nachfolge Christi willen Alleinlebenden den

Anforderungen des geistlichen Lebens am besten gerecht werden:

»Die Edlen, die auch bereit sind, dem Willen Gottes zu gehorchen, ziehen in den geistlichen
Krieg. Es ist eine gute Vorbereitung auf den Krieg gegen die unsichtbaren Feinde, wenn jemand
Vater und Mutterund alles, was zum Leben gehort, verldfit (Mt 19.5; cf. Mt 10.37) und sich Gott
darbringt, dazu auch noch sich selbst verleugnet (Lk 9.23; cf. Mt 10.33).«”

Dafl sich die Entsprechungen zwischen Ps.-Makarios und Aphrahat nicht als
zufillige Ubereinstimmung erkliren lassen, soll nun ein ausfiihrlicherer Blick
auf das motivische Inventar, welches Ps.-Makarios zu Deutung und Motivie-
rung der Askese verwendet, verdeutlichen. Eines der pseudomakarianischen
Leitmotive ist das dauernde Gebet um den Geistempfang. In unserem Zusam-
menhang ist es aufschluflreich, dafl Ps.-Makarios den Geistempfang mittels
einer typologischen Gegeniiberstellung Israels und der Kirche als Antityp der
alttestamentlichen Beschneidung in Jos 5.2, als Beschneidung des Herzens
(Dt 30.6) durch ein »himmlisches Messer« (vgl. Eph 6.17 und Hebr 4.12),
deutet:

»Jene (d. h. die Israeliten) waren aufgrund der Beschneidung als Volk Gottes erkennbar. Hier
aber empfingt das gegenwirtige Gottesvolk das Zeichen der Beschneidung am Herzen. Ein
himmlisches Messer schneidet den iiberstehenden Teil des Intellektes ab, d.h. die unreine Vorhaut
der Siinde. Bei jenen gab es eine Taufe, die das Fleisch heiligte, bei uns gibt es eine Taufe des
beiligen Geistes und des Feuers (Mt 3.11; Lk 3.16).<*

5 Aphrahat, Unterweisungen (hg. von J. Parisot, PO 1, Paris 1894) 7.18, S. 341.

6 Ebendort.

P OTTa 538880

8 Makarios/Symeon, Reden und Briefe. Die Sammlung 1 des Vaticanus Graecus 694 (B),



56 Illert

Das »Messer« begegnet bei Aphrahat als Antitypus zu den »steinernen Mes-
sern«, mit denen Josua die Beschneidung der Israeliten vornahm (vgl. Jos 5.2).
Wie fiir Ps.-Makarios symbolisiert auch fiir den frithsyrischen Kirchenvater
das »Messer« die neue Beschneidung, den Geistempfang:

»Josua beschnitt das Volk ein zweites Mal mit einem steinernen Messer, als er selbst mit seinem
Volk den Jordan iiberschritt. Jesus unser Heiland beschnitt ein zweites Mal durch die Beschneidung
des Herzens die Volker, die an ihn glaubten und die durch das Messer, welches sein Wort ist, das
durchdringender als jedes zweischneidige Schwert ist (Hebr 4.12), beschnitten wurden.«’

Eine Deutung des pseudomakarianischen »Messers«, welche die hier vorge-
stellte syrische Parallele beriicksichtigt, macht auch die bisher nicht tiberzeu-
gend erklirte Passage der pseudomakarianischen Sammlung C als taufparine-
tische Ausfithrung verstandlich:

»Das Messer ist in dich hineingestofien wie in alle seine Séhne (vgl. Jos 5.2) und es ist notig, dafl
du dich von dem falschen Umgang und von der schlechten Vertrautheit mit der Siinde trennst
und den geistlichen Wandel, Umgang und Verkehr des zweiten, himmlischen Adam aufnimmst
und den Geist Christi erwirbst, um dessen Sohn und Erbe zu werden.«'®

Die hier zugrundeliegende Josua-Jesus-Typologie, welche Beschneidung und
Christusnachfolge in eine typologische Bezichung miteinander setzt, wird
von Ps.-Makarios an anderer Stelle noch weiter ausgebaut." Dort nimlich
heiflen die Apostel »Steine«. Diese zwolf »Steine« stehen in typologischer
Entsprechung zu den zwolf Steinen, welche Josua 4.12 in den Jordan gesetzt
werden, wie ein Blick auf Aphrahats Unterweisung 11.12 zeigt."”

R. Murray hat wahrscheinlich gemacht, daf die von uns hier erdrterten
Passagen Aphrahats (d. h. die in Unterweisung 7 und Unterweisung 11 zu
beobachtende midraschartige Verkniipfung von u. a. Dt 20, Eph 6, Jos 4-5
und Hebr 4.12) auf ein Predigtformular der altsyrischen Asketentaufe zurtick-
gehen und zahlreiche Parallelen zu Aphrahats siebenter und elfter Unterweisung

hg. von H. Berthold, GCS, Berlin 1973 [= B] Log. 11.1.1, Bd. 1, S. 141. Reflexe von Hebr
4.12-13 finden sich auch in Ha 53.4, S. 30-31, unmittelbar vor dem geistlichen »Schlachtruf«.
9 Aphrahat, Unterweisungen 11.12, S. 502.

10 Neue Homilien des Makarios/Symeon, Aus Typus III, hg. von E. Klostermann, H. Berthold,
TU 72, Berlin 1961 (= C) 21, S. 108. Ohne seine Annahmen stiitzen zu kénnen, erwigt V.
Desprez (in: Ps.-Macaire, Sammlung C, (Euvres spirituelles, hg. von V. Desprez, Paris 1981,
C 21.3, S. 250) eine Anspielung auf Gen 2.34 oder 2. Samuel 12.10.

11 Vgl B,2.12.11,:8..21:

12 Vgl. Aphrahat, Unterweisungen 11.12, S. 502. Aphrahat, Unterweisung 7.19 entfalter die
Geschichte von der »Wasserprobe« Richter 7.4-5 als Typologie der Taufe. Moglicherweise
liegt der biblische Text auch Ps.-Makarios, Sammlung C 3.1.4 (S. 86) zugrunde: Gortt priift
die Seele auf ihre Fihigkeit zum Kampf gegen die bésen Geister. Vgl. auch die »Macarii
Anecdota« (Ha 53.5, S. 31): Aus vielen werden wenige Soldaten Gottes auserwihlt.



Zur Motivierung und Deutung der Askese bei Pseudomakarios 57

aus der altchristlichen, insbesondere der syrischen Literatur aufgewiesen.”
Die von Murray in diesem Zusammenhang nicht berticksichtigten pseudo-
makarianischen Entsprechungen geben Grund zu der Annahme, dafl sich auch
Ps.-Makarios auf ein solches Formular beziehen kénnte. Erhirtet wird unsere
Annahme durch das Vorhandensein weiterer Motivparallelen zwischen dem
motivischen Inventar der Pseudomacariana und der von Murray rekonstruieren
frithsyrischen Asketenparinese. Diese Motivparallelen beschreiben die Natur
des Asketen. Wie R. Murray im Anschluff an A. Guillaumont herausgestellt
hat, legen die syrischen Zeugnisse fiir die Asketenparinese dem Begriff ihidaye
eine dreifache Bedeutung bei: 1. Alleinlebender 2. Einfaltiger 3. dem einge-
borenen Sohn besonders Verbundener."* Mit diesen drei Begriffen lifit sich
auch das pseudomakarianischen Verstandnis des povaCwv umschreiben. Die
ersten beiden Aspekte entfaltet Ps.-Makarios in der Homilie 57 der » Anecdota«:

»Was ist ein povafwv und auf welche Weise kommt er zu seinem Namen? ... Erstens bedeutet
die Bezeichnung das Folgende: Er ist allein, hilt sich von einer Frau fern und hat von der Welt
sowohl innerlich als auch duflerlich Abschied genommen. ... Zweitens heifit er in dem Sinne
uovaCwy, dafd er Gott in unablissigem Gebet anruft, um seinen Intellekt von den vielen schlimmen
Gedanken zu reinigen und auf daff der Verstand, der mit sich allein ist, zum wahren Gott

15
kommt.«

Zum Verstindnis des pseudomakarianischen Abschnittes und seiner syrischen

Parallelen ist zu bedenken, daf§ der Einheitlichkeit des Asketen die Einheit-
lichkeit Adams vor dem Fall entsprach:

»Adam war einer.«'®

Dieser Zustand ging durch den Fall verloren und wurde erst wieder durch
Christus erreicht.” Eine solche Theologie des povdatov / povoyevig liegt
auch dem folgenden pseudomakarianischen Abschnitt zugrunde, der entfaltet,
dafl der Fall Adams dem Tod eines »einzigen Sohnes« entspricht:

»Wie wenn da eine Mutter ist, die einen einzigen Sohn besitzt und wenn der erwachsen wird und
zufillig sterben sollte, wie viele Menschen auch immer es sind, die fortan die Mutter trésten, sie

13 Vgl. R. Murray, The Exhortation for Candidates for Ascetical Vows at Baptism in the
Ancient Syriac Church, New Testament Studies 25, 1975, 59-80.

14 Grundtext neben Aphrahat, Unterweisung 6, ist Euseb, Psalmenkommentar, PG 23, Sp. 689.
Vgl. dazu: E. A. Judge, The Earliest Use of povaydg for »Monk« (P. coll. Youtie 77) and the
Origins of Monasticism, Jahrbuch fiir Antike und Christentum 20, 1977, 72-89. A. Guillaumont,
Le nom des » Agapétes«, VigChr 23, 1969, 30-37. R. Murray, Exhortation, S. 63.

15 Ha, 57.1, S. 44.

16/ Ha, 52:3,5: 25.

17 Zum monogenes — Titel Christi vgl. B, Log. 31.3.4, Bd. 2, S. 11. Zur Einheitlichkeit Christi
vgl. ebendort. Log. 40.2.4, Bd. 2, S. 64.



58 Tllert

machen ihre Trauer nur noch grofler und sie ist untrostlich. So muf auch der Christ seinen Fall
. 1
beweinen.«'®

Die besondere Beziehung des Asketen zu Christus — auf deren Vorhandensein
im friihsyrischen Asketenmilieu bereits A. Adam hinwies” - spiegelt sich
auch in der dem pseudomakarianischen Gleichnis zugrundeliegenden Uber-
nahme des Christustitels wovoyevrig durch den Asketen, denn die Seele des
Asketen, der den heiligen Geist empfangen hat, ist, wie Ps.-Makarios an anderer
Stelle hervorhebt,

»gleichsam der herrlichen Gottheit des eingeborenen Sohnes verkniipft.«*°

Fassen wir zusammen: Die pseudomakarianische Deutung und Motivierung
der Askese, die in den vorstehenden Texten entfaltet wird, weist zahlreiche
motivische Parallelen zu dem von Murray rekonstruierten Formular der friih-
syrischen Asketentaufe auf und ist daher in einem hohen Mafl der frithsyrischen
Christologie und Pneumatologie verbunden.

18 B,Log. 8.1.4,Bd. 1,S. 119.

19 Vgl. A. Adam, Grundbegriffe des Ménchtums in sprachlicher Siche, ZKG 65, 1953, 209-239.
Zu dem der frithsyrischen Theologie zugrundeliegenden Adoptianismus: G. Winkler, Ein
bedeutsamer Zusammenhang zwischen der Erkenntnis und Ruhe in Mt 11.27-29 und dem
Ruhen des Geistes auf Jesus am Jordan. Eine Analyse zur Geist-Christologie in syrischen
und armenischen Quellen, Le Muséon 96, 1983, 267-326; und: Dieselbe, Die Licht-Erscheinung
bei der Taufe Jesu und der Ursprung des Epiphaniefestes. Eine Untersuchung griechischer,
syrischer, armenischer und lateinischer Quellen, OrChr 78, 1994, 167-229.

20 B, Log. 40.2.4, Bd. 2, S. 64.



Ebbe E. Knudsen

An Important Step in the Revival of Literary Syriac
/| Abrohom Nuro’s Tawldotho"

The term revival is commonly used for the revitalization of Hebrew at the
end of the 19th and the beginning of the 20th century and occasionally for the
modernization of Literary Arabic® and Literary Syriac’. In their written forms
these languages have a long unbroken tradition and all of them have a major
ancient literature. It is precisely these circumstances that enabled a number of
dedicated persons to realize their aspirations towards a revival of Literary
Syriac. One such dedicated person is Abrohom Nuro who for the last decades
has contributed considerably to the teaching and lexical development of the
language. His most recent work is the book under review.

Tawldotho is essentially a collection of neologisms aimed at those who
write Syriac. It is normative rather than descriptive. The book falls into three
parts termed Books (English version Volumes): In the introductory part the
author discusses principles for the formation of neologisms (pp. 5-100), some
of which will be commented on below. A number of word lists arranged
according to content constitute the middle part (pp. 101-208). These include
lists of professions, types of schools, science and mathematics, history, geo-
graphy, medical science, law, arts, politics and economy, and international
organizations. A concluding documentary part contains copies of letters and
reprints of selected documents and articles (pp. 209-308), among others the

1 Review article of Abrohom Nuro, Tawldotho or Syriac Neologisms. Priciples, Criteria
and Examples. Title in Syriac, Arabic and English. ISBN 91-972935-0-4. Price 30 $ + postage
(8%). Address of author/publisher: Abrohom Nuro, ¢/o Samaan Kahlaji, Skarpbrunnavigen 85
I'TR, S-145 64 Norsborg, Sweden.

2 Cf. J. Blau, The Renaissance of Modern Hebrew and Modern Standard Arabic: Parallels
and Differences in the Revival of Two Semitic Languages (University of California Publications.
Near Eastern Studies 18, 1981).

3 Cf. S. P. Brock, ‘Some Observations on the Use of Classical Syriac in the Late Twentieth
Century’, ]SS 34 (1989) 363 reprinted in the book under review p. 285; E. E. Knudsen, “Lexical
Innovations in Modern Literary Syriac’, Symposium Syriacum VII 545 (Orientalia Christiana
Analecta 256. Roma 1998), and the book under review front page (Syriac and Arabic text) and

P

OrChr 84 (2000)



60 Knudsen

author’s “Terminologie syriaque: Les néologismes” in Langues orientales an-
ciennes. Philologie et linguistique 4 (1993) 191-197 (pp. 262-269) and Sebastian
Brock’s “Some Observations on the Use of Classical Syriac in the Late Twentieth
Century” in Journal of Semitic Studies 34 (1989) 363-375 (pp. 285-297). The
book uses a wide variety of languages. The introductory part is written in
Syriac, though the lexical lists are quadrilingual Syriac, Arabic, French and
English. To the word lists of the middle part the author has added columns
with equivalents in German and Swedish. Interspersed in the text are short
paragraphs with photographs and biographies of the pioneers of the Syriac
language. These are usually marked by a border to distinguish them from the
main body of text.

In the introductory part the author states the principles for the creation of
new vocabulary in a sequence of 42 numbered sections. The overall guiding
principles appear in the first five sections. Priority and preference are given to
native Syriac words and expressions (§ 1, p. 7, cf. p. 278) and retention of
foreign words with native synonyms is accepted, if they have been naturalized
in Syriac (§ 2, p. 8, cf. p. 278). However, the author suggests introduction of
international words already used in three or four languages of the Middle East
(Arabic, Turkish, French and English) (§ 3, p. 9., cf. p. 278), if feasible in
Syriac garb (§ 4, p. 11) as in L ‘cigarette’ and {Loawo ‘coffee’ both of which
are documented elsewhere in modern texts. He also encourages the use of
words and idioms taken from ‘colloquial Syriac,” 1. e. Turoyo and Eastern
Neo-Aramaic (§ 5, p. 12f.). This source is poorly exploited in actual texts and
I do not remember ever to have seen any of Nuro’s examples except Il
‘grass, herb” (Turoyo. Classical ‘straw’) and, perhaps, saas in the sense of
‘please’ (cf. p. 38 No. 1). The latter is classical Syriac, even though it is listed
as ‘Eastern.” It also occurs in Turoyo, apparently as a recent borrowing. It
appears from these guiding principles that the proposed language policy is
puristic. In communitites with strong cultural and national feelings language
purism is quite natural and it is my impression that Syriac authors and journalists
largely follow these principles.

It falls outside the scope of a review article to comment on all the remaining
sections. Several concern derivation of new words from existing word bases
and roots. Syriac like Arabic and other Semitic languages has a rich derivative
system and it is important to make use of this morphological feature which is
fairly unique among the languages of the world. In order to give the reader an
impression of the process of coining new lexical items I shall dwell in some
detail on the sections on compounding and borrowing from other Semitic
languages, including calquing from Arabic.

Formation of nominal compounds is known from classical Syriac, though it



An Importent Step in the Revival of Literary Syriac 61

is not very common.' Adverbs, on the other hand, often have a complex
morphological structure, as in the well-known Classical example (quoted p.
30 No. 7) lao ‘now’ {lsa {s0. Phonological reduction is characteristic of
some compounds and the author uses this feature in the creation of new
words. One such instance is the term for ‘electricity’ <§aM and its derivatives
‘to electrify,” ‘electrification’ etc. The term itself is stated as a compound of
f=a N lit. ‘gleaner (fem.) of bran’ (p. 32). This may seem a bit far-fetched,
but apparently the intention is to arouse phonetic associations to the European
words. To the best of my knowledge the term has found no wide distribution.
At least, T have seen only Josous, a loan from Arabic, in this sense. Another
example mentioned by Nuro and presumably of his coinage is lLJao
‘motorcycle’ (pp. 211 and 281) compounded of bispo ‘motor” and e
‘wheel.” The former element of the compound is an Affel derivative of the
root ~~o; ‘to move’ (Pe. intransitive, Af. transitive). Like the compound
itself it is a calque from European languages, compare also Latin moto ‘I
move’ (transitive).

Another means of creating new words, though of limited importance, is
borrowing from older Semitic languages particularly Akkadian (sections 17
and 18, p. 40f.). Some of these words are ancient loans with a long history in
Aramaic, others are modern. Classical {<}a ‘handwritten deed’ is assigned
the slightly modified meaning of ‘copy, document’ taken over from earlier
Aramaic. The Syriac term as well as its early Aramaic cognates go back to
Akkadian Sataru ‘written document’ (Standard and Late Babyloman) The
orthographic forms of two items, g ‘detachment, troop’ and |Juem
‘préfet/governor ruler’ seem historically less adequate. I would prefer e
and Jugo in accordance with established rules of vowel pattern correspondences
The former, then, will reflect Imperial Aramaic dg/ (same meaning).” The
original meaning ‘banner, military standard” is still preserved in Modern Hebrew
dégel ‘flag.’ The latter is another case of an ancient loan from Akkadian: sgr
(vowel pattern uncertain) Biblical Hebrew ‘governor,” early Aramaic ch1ef,
prefect’ (Jewish Aramaic ‘deputy [high priest]’) < Akkadian saknu ‘governor’.
The correspondence Akk. §/k : Aram. s/g shows that the source of the loan
was the Assyrian dialect of Akkadian. In other cases the author draws directly
on Akkadian by way of modern Assyriology. Thus he selects the word sarru

4 Cf. T. Néldeke, Kurzgefasste syrische Grammatik (2nd ed. Leipzig 1898, reprinted
Darmstadt 1966), § 141.

5 See S. A. Kaufman, The Akkadian Influences on Aramaic, (Assyriological Studies 19.
Chicago 1974), p. 101. :

6 For references to texts, see C.-F. Jean & ]. Hoftijzer, Dictionnaire des inscriptions
sémitiques de I’Ouest, (Leiden 1965), p. 55.

7 Cf. Kaufman p. 971.



62 Knudsen

‘king’ to form the basis of new compounds as {A.<>.a ‘minister of foreign
affairs,” compare Modern Hebrew sar ha-huc/huc with the same meaning (lit.
minister of the exterior) and Biblical Hebrew sar ‘prince, high official of the
king.” In spite of the Akkadian origin of its first member and the Hebrew
parallel the compound is a calque from Arabic (i k1 ;). I know of none
of these words from other sources.

Calquing from Arabic is an important source of new vocabulary. The
majority, if not the vast majority of journalists and other active users of the
language are bilingual Arabic and Syriac and seem to use calquing almost
unconsciously. This is, at least, the impression of an outside observer.® Calquing
from Arabic is an effective, though at the same time unfortunate means of
coining new vocabulary, since in the Aramaic diaspora more and more persons
of the younger generations do not learn Arabic.” According to the author the
possibility of calquing may be considered on the condition that the root of
the word to be calqued has the same meaning in Syriac and Arabic and that
there is a regular correspondence of meaning and morphologic pattern (§ 19,
p- 42). The common {A.#4 ‘automobile, car’ is a calque from 8L . It has a
morphologic pattern cognate with Arabic {R aR,R,aR+at (fem.)} and its root
underlies the verb {s4 ‘to journey, to travel’ (Pe.) corresponding to Arabic L.
(Form I) with the same meaning. A particular case is the likewise common
{udo ‘(railway) train’ calqued from ,Uss. The older meaning of the Arabic
term is ‘train of camels with tails tied together,” compare the related verb s
‘to tie (camels) in a file’ (Form I). As shown by Syriac and Semitic etymology
both noun and verbal root are loans from Aramaic, compare classical Syriac
I\ ‘to tie, to bind’ (Pe.) and the corresponding verbal noun {fo ‘tying.’
The phonological correspondence of Arabic ¢ with s in Akkadian kasarx and
Ethiopic ¢“dsiri both meaning “to tie, to bind together’ shows that the Arabic
verb and its underlying root are not native to the language. Thus calquing in
this case constitutes the latest phase in the history of a verbal root which
started its carreer in Aramaic including Syriac, passed into Arabic, and passed
back to its Aramaic source in the form of a calque.

The book under review has several features in common with a language
academy publication. It offers discussions of the principles for the formation
of neologisms and comprehensive word lists. However, like language academy
proposals Nuro’s material has to stand the test of those who write the language.
Whereas a large number of items in the word lists are of a special nature like

8 Knudsen p. 547.

9 Compare the discussion and the statistics in E. Wardini, Modern Literary Syriac: A
Case of Linguistic Divorce, Symposium Syriacum VI 517-525, particularly the conclusions
p- 524f. (Orientalia Christiana Analecta 256, Roma 1998).



An Importent Step in the Revival of Literary Syriac 63

scientific and mathematical terms and names of international organizations
and so are less likely to appear in ordinary texts, there are a significant number
of items denoting everyday objects and concepts to suggest a test of the
material against a well defined corpus of ordinary texts. Having been in charge
of the Tur Abdin Project of the University of Oslo® I am in the lucky
position of having access to the lexical innovations of such a corpus, albeit of
a limited size, registered in a data base.

From the very beginning several years ago the Tur Abdin Project has had as
its main purpose to register and describe lexical innovations in Modern Literary
Syriac. It was evident from a perusal of even a few modern texts that these
contained a significant number of common words not covered by the existing
classical dictionaries. Our planned publication of an annotated list of lexical
innovations will be similar to Nuro’s work, though there will be some distinctive
differences. Whereas his lists of new words are normative and, at least in
principle, have application to any type of text, our lists are strictly descriptive
and based on a closed corpus of texts. In addition we also consider, as far as
possible, the Turoyo equivalents in order to determine the relationship between
the written and spoken languages. The Tur Abdin Project has had limited
resources, both personal and economical, and we had to decide work priorities.
Therefore, we focus on texts published in Sweden, moreover on journalistic
texts and school books rather than on literary texts. The evidence of schoolbooks
is important for our purposes, since schoolbooks introduce words for common
modern objects and concepts well known to any child. However, we added a
selection of similar texts published or written in the Middle East.

Our corpus esentially includes the following types of text:
A. Selected articles from the journals Hujddd published by the Assyrian
Federation of Sweden and Bahro Suryoyo published by the Syriac Federation
of Sweden.
B. Reading books for the use in schools also published in Sweden. We excerpted
data from Safro Tobo 1-3 (1982-1983) by Johanon Kashisho (affiliated to the
Assyrian Federation), Leshon (1982) by Ishak Akan and Erdes Salci (affiliated
to the Syriac Federation) as well as from Andreas Arsalan’s Darbo 1 (1982)
and 4 (1988). To this material we added a few issues of Abd Mshiho Naaman
Qarabashi's Herge (handwritten Dutch edition 1985-1986) and Abrohom
Nuro’s Sulogo (Hengelo 1989).

Our data are registered in a data base and copied to three different files, a

10 For an interim report on the Tur Abdin Project, see Knudsen pp. 545-551. The first publication
of project material is E. Wardini, Neologisms in Modern Literary Syriac: Some Preliminary
Results. University of Oslo 1995 (thesis). Forthcoming publication in Mélanges de 'Université
Saint Joseph (Beirut), of which the first part appeared 1997 in vol. 53 (1993-1994) 403-566.



64 Knudsen

working file (termed PreFile), a file (termed SyrFile) set aside mainly for
security reasons and a file (termed EntFile) containing the lexical entries
corresponding to the entries of a dictionary. Besides we keep a particular
Turoyo base with translations of the lexical entries. At the time of writing the
Syriac base now numbers 6 944 cards (records), including 2 524 lexical entries.

A test of the lexical material presented in the book under review against our
data reveals that there are 209 items of shared vocabulary. Of these 7 items are
synonyms. In addition Nuro’s material includes 165 items not documented in
our sources, but of which we have attested synonyms. Among these 165
marginal items there are as much as 35 synonyms. It should be noted, however,
that our data include items attested in other works by Nuro excerpted by us,
of which the most important is his textbook Suloqo. The shared vocabulary
mostly covers everyday terms like words for football, cinema, telephone or
television, but also a number of geographical terms and terms of particular
interest for Syriac social life in the diaspora like words for club, journal,
kindergarden or sport. The unusual high number of marginal items, all of
them being synonyms of items in our data, is another language academy
feature of the book. Apparently the author’s intention is to let those who
write the language make their own choice. Future usage will then decide
which term or terms will survive.

Modern Literary Syriac borrows freely from European languages, though
mostly in the form of calques (loan translations). Among the test vocabulary,
however, there are several items taken over as loans, either directly or by the
way of Arabic. In some cases we find variant forms combining the two
alternatives. Thus {Lajeasas ‘democracy”” passed directly into Syriac from
European languages, while the variant form {Layioass (Hujidi) was
influenced by Arabic as shown by its vowel pattern. Influence from Arabic is
not restricted to the form of loan words, it may even affect Syriac spelling. In
asis ‘radio’” and the orthographic variant L (attested in several sources
including Nuro) and in L) ‘Latin’ (pp. 116 and 161) and the synonymous
b fll (Bahro Suryoyo) the spelling with olaf is due to influence from Arabic
3y and =5V respectively. Contrast the variants Les (Hujadd) and Lo\
(p- 212 lower text section) written defectively. In the former case defective
spelling may be explained by or at least is supported by Turoyo radyo with a
short vowel in its first syllable. On the other hand, a treatment of the entity
tele- as in Turoyo talafin ‘telephone’ and wlav/wizyén ‘television’ is
unparalleled in our data.

In a publication involving lists in several languages errors are inevitable.

11 Tawldotho 82 No. 26, 178 No. 37, cf. variant spellings pp. 278 No. 3 and 265.
12 Tawldotho 2,29, 9 No. 1,278 No. 3, also attested in Bahro Suryoyo.



An Importent Step in the Revival of Literary Syriac 65

However, I have noted only a few disturbing errors. On p. 126f. are listed a
number of terms relative to history. In No. 25 (cuneiform) read German
Keilschrift instead of keilférmig and Swedish kilskrift instead of kilformad (in
compounds like Keilschrifttexte etc.). We can document two of Nuro’s four
items, viz. by, (Darbo, Hujidi) and kwwaes (Hujddd). P. 131 No. 110
(commune) read English column as county. P. 176f. No. 21 (liquid) at least
the former item JL.a (Herge) is a noun and the German and Swedish columns
should be corrected to Fliissigkeit and vitska respectively. P. 188f. No. 221
(ministry of communications) read Swedish column as kommunikations-
departement. In a number of items on these pages the entity — minister should
be corrected to German — Ministerium and Swedish — departement. Several
polyglot word lists are not arranged according to content and a set of indexes
would have greatly enhanced the usefullness of the book.

To sum up Tawldotho is an impressive collection of neologisms and it represents
an important step in the revival process of Modern Literary Syriac. The book
is the fruits of many years of assiduous work, for which active users of the
language will be very grateful to the author.



David Cook

Two Christian Arabic Prophecies of Liberation
From Muslim Rule From the Late 18th Century'

I. Introduction

It is comparatively rare to find late Christian Arabic apocalyptic texts, although
several have been published in the past. While the initial flowering of Christian
Arabic in the early ‘Abbasid period left a rich heritage of apocalypses and
other literature, many of these have yet to be published. Throughout the long
period of Muslim control, Christians regularly expressed themselves through
the medium of apocalyptic to convey their attitudes about their political and
social situation.” This phenomenon has been explored in regard to the pre-

1 I would like to thank Prof. Norman Ingham, Dr. Michael Pesenson, and Prof. John
Woods for reading this and making comments.

2 E.g., R. Y. Ebied. and M. L. Young, “An Arabic Sibylline prophecy,” Oriens Christianus
60 (1976), pp- 83-94; 1d, “An Unrecorded Version of a Sibylline prophecy,” Orientalia Christiana
Periodica 41 (1977), pp. 279-307; F. Macler, “L’Apocalypse arabe de Daniel,” Revue de I’Histoire
des Religions 25 (1904), pp. 293-305; Augustin Perrier, “Lettre de Pisuntios, évéque de Qeft, a
ses fideles,” Revue de I’Orient Chrétien 19 (1914), pp. 79-92, 302-23, 445-46; J. Ziade, “Un
Testament de Notre Seigneur concernant les invasions des Mongols,” Revue de I’Orient Chrétien
21 (1918-19), pp. 264-73, 433-44; ibid, “L’Apocalypse de Samuel, Superieur de Deir el-
Qalamoun,” Revue de I’Orient Chrétien 20 (1915-17), pp. 374-404.

3 Some have been published from other languages as well: (Greek) Lennart Ryden, “The
Andreas Salos Apocalypse,” Dumbarton Oaks Papers 28 (1974), pp. 198-261; Riccardo Maisano,
L’Apocalisse apocrifa di Leone di Constantinopoli (Naples, 1975); A. Vassiliev, “Visiones
Danielis,” in Anecdota Graeco-Byzantina (Moscow, 1893), I, pp. 33-47; Alice Wheatley, “ De
Consummatione Mundi of Pseudo-Hippolytus: Another Byzantine Apocalypse from the early
Islamic Period,” Byzantion 66 (1996), pp. 461-69; (Syriac): E. Beck, Das Heiligen Ephraem des
Syrers Carmina Nisibena (CSCO vol. 218, Louvain, 1972), pp. 34-71; R. Gottheil, “A Christian
Bahira legend,” Zeutschrift fiir Assyriologie 13 (1898), pp. 189-242, 14 (1899), pp. 203-68, 15
(1900), pp. 56-132, 16 (1903), pp. 125-66; F. Baethgen, “Beschreibung der syrischen Handschrift,”
Zetschrift fiir die Alttestamentische Wissenschaft 6 (1886), pp. 200-4; J. Chabot, “L’Apocalypse
d’Esdras,” Revue Semitique 2 (1894), pp. 242-50, 333-46; Rendel Harris, The Gospels of the
Twelve Apostles. Cambridge, 1900; Fransesco Martinez, Eastern Christian Apocalyptic
(Unpublished Ph.D. thesis, Catholic University of America, 1985); Hans Drijvers, “The Gospel
of the Twelve Apostles,” in A. Cameron and L. Conrad (eds.), The Byzantine and Early
Islamic Near East (Darwin: Princeton, 1992), pp. 189-213; A. Mingana, “Apocalypse of Peter,”
Bulletin of the Jobn Rylands Library 14 (1930), pp. 182-297, 423-562, 15 (1931), pp. 179-279;
(Coptic): Otto Meinardus, “A Commentary on the XIVth Coptic vision of Daniel,” Orientalia

OrChr 84 (2000)



Two christian arabic prophecies of Liberation 67

Ottoman period (includings texts from the Umayyad, ‘Abbasid, Crusader,
Mongol and Mamluk periods), but as yet few texts have been published revealing
the attitudes of the Christians during the Ottoman rule. In this article a pair
of apocalyptic texts appearing in historical documents will be translated and
analyzed for their content. As with many apocalyptic texts, there are numerous
questions involving the identity of the dramatis personae, and more than
occasionally there is extensive obfuscation of allusions. These will be noted,
and a discussion of the significance of the documents will follow.

I1. A text from the 1750s

One text of this type is imbedded in the Ta’rikh al-Sham of the priest Mikha'il
Burayk al-Dimashgi.' It cites a purported Russian document in the context of
an incident containing an apocalyptic prophecy concerning the recent Russian
conquests of Ottoman territory. During this period the Russian empire was
slowly growing at the expense of the surrounding Muslim states, and many
Christians in the Ottoman empire looked to it as a protector and sometimes
even as a possible deliverer.” Therefore this apocalyptic prophecy — and along
with it, the story in which it is embedded — is worth being translated in full, if
only to illustrate the apocalyptic hopes and fears of the Christian community
of Damascus during the 18th century (if indeed parts of it are the result of a
member of this community). The text of the letter is as follows:

“[This is] the letter which the judge and the governor of Astrakhan wrote to the esteemed judge
Durgharakan,” the official of the Russians (al-Muskub) and the Georgians in the city of Moscow,
on 20 Adhar [March 20], 1756. O favorably disposed, judge and governor [whose] light is
plentiful and [whose] ability is great: If you would wish for the truth of the matter about the
conduct of those two frightening old men, whose mention is widely [known], who appeared
lately in the city of Paris, France, as I stated, in the year 1754, in the Christian era [...]. After that,
[they] appeared in the masula yatan [Masulapitam] in the areas of Barghulda in al- Abrishiyya’

Christiana Periodica32 (1966), pp. 394-449; David Frankfurter, Elfjab in Upper Egypt. (Fortress
Press: Minneapolis, 1993).

4 For the historical circumstances of this document see Bruce Masters, “The View from
the Province: Syrian Chroniclers of the Eighteenth Century”, Journal of the American Oriental
Society 114 (1994), pp. 353-62.

5 John P. LeDonne, The Russian Empire and the World (Oxford, 1997), p. 93.

6 Apparently the Mongolian darugha(kan) in the pl, meaning “head official” (thanks to
Prof. John Woods for this identification).

7 Probably meaning Masulapitam, in the area of Barnagore (both of these being major
English factories of the time) in the region of Andra Pradesh (located in the east Deccan on the
Bay of Bengal). Masulapitam (also Masullpatnam) was the paramount factory of the British
East India Company in the early 17th century. However, after 1641, when the headquarters
was transferred, it lost importance, and was by the period in question the principal transit



68 Cook

which is under the rule of the Great Mogor [Moghul], the king of India (Hindustan), and during
the course of this [time] in this realm and city — I mean, Astrakhan — on 17 Kanun 11 [January
17], 1756. At present, we will clarify all of the events which occurred to your mercifulnesses,
with 1ts thanks.”

According to this introduction the two men who are the subject of the missive
visited both Paris and India during the two years mentioned. It is quite
remarkable that they seem to have done this without visiting any of the
countries in-between, and only after these extensive wanderings do they appear
in Astrakhan.

“And thus it 1s that two frightening-looking, white-haired, completely dreadful-appearing old
men were brought to our city, and their daily sustenance was always bread and water. All of their
actions were strange, and they claimed that they had the spirit of prophecy. None saw or knew
from where they had entered the city, because the gates of our city, as is the custom and law in
every fortress of the land (fi kull gila® al-kawn),® are guarded, locked always, and especially our
fortress, because the Persians are close by the boundaries [of the province].

These two old men would go through the streets of the city, wearing strange-looking clothing,
of a sort which all present among us — from various countries — could not identify which religious
community would wear this clothing. They went barefoot, bare-headed, shouting and saying,
that the heavens were very angry because of the plethora of sins and the great evil happening
among the evil Christians. [This is] especially because of their insatiable covetousness, love of
silver (i.e., money), sinful profit, envy, fornication, theft, blasphemy, and the evil of every man,
especially those pretending to be priests. Because of all that, they said that they were sent by God
to preach (yakraza) repentance and [for people] to return from thelir] sinful actions. If the evil,
wretched sinners would not return, and if they did not wish to return quickly, then there was
necessity that they would see, know, and be tested to the full measure of His anger and the
displeasure of His wrath (rjjzibi).”

It seems quite obvious that we have a pair who are portrayed according to the
pattern of the two witnesses of Revelation 11, who come to warn the world at
the end of time, just before the Judgment, of their sins and give everyone one
last opportunity to repent.

“As for me, because I am the governor of the place, I feared that they were magicians [or]
astrologers, and so I sent for them to be present before me. Present with me were the head of the
bishops, Bar Raiskolavoff Theophonus [Theophanes] the doctor [of the church], and the heads of
various monasteries and schools, and two Jesuits, [who were] intending to go to Jerusalem. The
two aforementioned old men were brought, accompanied by a great mob of the people, whose
numbers could not be counted, and they gave answer in our tongue, the Ayrikiyya’ and in
Russian, and to the head of the priests — the Generous One purify him — in Greek, and to the
Jesuits in Latin and French, and to the rest in the Turkish language, and in Persian, eloquently

point for mail boats coming from Europe, from which communications would go overland to
Calcutta, Bombay and Madras.

8 Readinggila® in place of gala’.

9 Probably the Uzbek language (reading Ayzbakkiya). Thanks to Prof. Wheeler Thuckston
for this identification.



Two christian arabic prophecies of Liberation 69

and with profound knowledge. And this was not only in mundane matters alone, but in spiritual
matters, mostly theological matters, and in philosophical problems, both ancient and
contemporary.”

The governor seems to be more than a little convinced of the veracity of their
mission, if only because of their amazing ability with languages and natural
eloquence. He also appears to be genuinely afraid of the response of the
populace, as we see from the next section.

“With that, because T feared the unrest and stirrings of the people, since they had publicly healed
a man with dried up hands, and conferred sight upon a blind man, whose name was Butros
Iybyroski'® - known in this city all around - I ordered them to be guarded in the prison, inside
the walls of the fortress of the city, because the news about what I have mentioned had spread. 1
expected that the order of what to do with the two of them would come to me from the Royal
Palace in St. Petersburg, [so] I placed the two of them in the prison, in the guardianship of the
fortress which is inside the high walls (?) named Iynastrun, hoping to look into their affair
afterwards, when we had consulted with selected learned ones about this matter. But in the
morning, the head of the 100 [soldiers] and the rest of the guard came to me suddenly, and
informed me that the gates of the prison and the fortress were found open, and that the two old
men had escaped, fleeing. I thought because of their weakness that they had been able to cross
but a short distance, and so I then sent a number of both the foot-soldiers and the mounted
[horsemen] to every sub-governor under our authority, and I did not neglect to send boats to the
al-Rawati River, thinking that they would cross the Caspian Sea to the land of the Turks. But it
was for nothing that we wearied ourselves. I, and others, were saddened because we had not
scrutinized them completely and with a complete effort. They left in the prison this prophecy
which I write at the tail end [of this account]. It is similar to that prophecy found on the tomb of
Dionysius the Areopagite, Bishop of Athens."" It is the same as that found in the year 1754 in the

. . Pt
place sar dahnus [St. Denis],'* near the city of Paris.

This is the text of the prophecy given by the correspondent:

“The prophecy was written in the Hebrew language, as the two aforementioned
old men left it. They had been asked a number of times as to their names, but
had not been able to clarify the matter in any way, shape or form; moreover
they would claim, saying that ‘our names are preachers in repentance, and the
forerunners of the Second Return of Christ. "

10 Probably in Russian: Pyotr Vyborovsky (thanks to Dr. Michael Pesensen for this reading).

11 This is Pseudo-Dionysius, the manuscripts of which were known in the Orthodox Church,
see The New Catholic Encyclopedia (New York, 1967), s.v. (F. X. Murphy).

12 Probably St. Denis outside Paris, although the text is quite garbled and so it is impossible to
be sure. The reading indicates that the name came through Greek.

13 Burayk al-Dimashqi, Ta’rtkh al-sham, pp. 54-57.

14 It is difficult to tell whether they called themselves both by both of the names or whether
one of them received one of the names, and the other, the other. Because of the plural, one
would suspect the former possiblity.



70 Cook

In the year 1757 there will be fighting in the lands of Europe,”
in the year 1758 [there will be] annihilation,

in the year 1759 the African lands will perish,

in the year 1760 the heretics will return [to God] and repent,

and in the year 1762 the city of Constantinople and the king ‘Uthman will be
taken,”

and in the year 1765 signs will happen in the heavens above (fi al-sama’
fawg)"™ and portents on the earth below, and a cowardly man will arise,

[in the] year 1766 the sea will be disturbed above its natural [disturbance],
and from the strength of the disturbance, the earth will be disturbed with
great fear from the earthquake,

[in the] year 1767 commanders will arise, iniquitous rulers, and there will be a
terrible, frightening occurrence between them, man to man like with wild
animals,

[in the] year 1768 it will rain blood,

[in the] year 1769 the sun and the moon will be darkened and other terrifying
things will happen,

[in the] year 1770 the rest of the inhabited world will perish, and the two
miraculous men will come,"”

[in the] year 1783 the Second Appearance of Christ, and the destruction of
the whole world, since the superior official did not wish to define other than
these things.” These self-same matters and others like them I have written

15 Presumably the Seven Years War.

16 This is difficult to identify, however one should note that Halley’s Comet appeared during
this year (Dec. 25, 1758-June 22, 1759), and that there were serious earthquakes in the area of
Syria throughout 1758-59: M.A. Dahman, “Le tremblement de terre d’1173 (1759) a Damas
et dans ses environs,” al-Mashrig 42 (1948), pp. 333-47; and Mu‘awiya Barzangi, “The 1759
earthquake in the Bekaa Valley: Implications for earthquake hazard assessment in the eastern
Mediteranean region,” Bulletin d’études orientales 47 (1995), pp. 235-46. This identification,
however, presupposes that this element of the prediction was composed in Damascus and
reflects the interests of the population, which has not been established conclusively as yet.

17 T.e., the Ottoman dynasty.

18 Could this be comet D1766 G1 (Helfenzrieder), seen between April 1-29, 17662 (thanks to
Gary Kronk for supplying this information).

19 The two witnesses of Revelation 11?

20 This is a little difficult to understand, but one would assume that the “superior officer”
(dabit al-kull) was the one responsible for the interpretation of the prophecy and was unwilling
to interpret it further.



Two christian arabic prophecies of Liberation 74|

about to you and sent them in haste to the city of St. Petersburg, in order to
inform the most modest queen, but I believe that with this I have fulfilled my
duty, incumbent upon the merciful, her highest majesty, and for that purpose,
the greatest encouragement of deep service to her great mercifulness, [signed]
the servant, the god-fearing, the wretched governor of Astrakhan, Kurlas.”
There does not seem to be any indication how, if the text of this prophecy
was truly written in Hebrew, it was interpreted for the governor. This is a
rather unusual document, and it is very likely that it is a forgery, in the sense
that it is not a legitimate document coming from Astrakhan. However, by the
same token, it shows no indication that it was forged in the area of Syria.
Although the editor of the text believes that it was translated from the Greek,
it does not bear any obvious indication that it was written in Russian in the
first place, nor that it was indeed a translation. However, the pro-Russian
element of the prophecy is quite striking, and the most likely way in which a
document of this nature could migrate from Astrakhan would be through the
medium of a Greek translation. Liguistically, the names indicate the Greek,
although they correct names which would be spelled considerably differently
in Greek back to the original Arabic (for example, the name ‘Uthman). Strikingly,
the Indian names are quite reasonably accurate, and may show some knowledge
of Indian geography, which cannot have been a common attribute in the
Ottoman Empire (or in the Russian for that matter). With the exception of
the Seven Years War (prediction for the year 1757), it is difficult to attach any
historical events to any of the other predictions and the sequence of events in
the prophecy bears a passing resemblence to that of the book of Revelation.
One additional element should be noted here. The Christian writer of the
Damascene chronicle appears to have placed a great deal of credence in this
prophecy. Already Masters, in his reading of this chronicle, noted the inordinate
number of signs and portents in it.”” However, it is rather curious that Masters
says “unfortunately the four writers to be discussed in this paper give few, if
any, clues within their texts as to why they thought it necessary to record the
events through which they lived.™ On the contrary, one should see immediately
that Mikha’il Burayk al-Dimashgqi stops his chronicle at the year 1781. In light
of the above prophecy, the most reasonable assumption to make would be
that he believed that the Second Coming of Christ was imminent, and that
further writing of his history would be pointless. In this he would be following
along and distinguished line of historians, who were not writing world histories,
but histories of the world (in his case, on the much more modest scale of a

21 Burayk al-Dimashqi, Ta’rikh, pp. 57-58.
22 Masters, p. 357.
23 Masters, p. 354.



(722 Cook

local history of Damascus). Apparently his chronicle was designed to serve
the apocalyptic expectations of his audience.

II1. A text from the early 1800s

The second document is from a slightly later time-period. It is to be found in
the Mukhtasar ta’rikh jabal Lubnan of Father Augustine Tanus al-Khuri, and
is dateable from the period of the Napoleonic invasion of Egypt and Palestine
in 1798-99. It has numerous mistakes which the edition has done little to
correct, and it is unclear whether the control of numerous manuscripts was in
fact used in order to achieve the edition.

«...and in the year of the foreigners,”* destruction will appear, mists will be many, the veil will be
lifted, and the book will be torn. These are the healing signs, the complete utterances, are
bringing the matter to an end, and lifting of whips, and changing the land in length and breadth.
The old woman will be judged, the jugs will be broken, the riddles solved, the treasuries opc:ned.25
The foreign youth (ghulam) will appear, at his order, the marvel soon [happens]: leading a
Christian army and a Jewish military detachment® wazirat yasin wa-katibubu tin,” the [Ottoman]
islands [in the Aegean] will be conquered, he will rip apart the silked ones, kill the oppressors,
take the righteous ones captive, and deliver the cross from the disunity of the wise, the opposition
of the rulers, and the hypocrisy of the deputies. The secret of the cross will appear, a king
victorious, buried strong.

Understand the riddles, O enterer into the treasuries! the black banners will trail with armies and
soldiers, and Khurasan will be destroyed, crosses raised, and idols worshipped. The sun of
fortune sets, and the moon of time. Understand, O Yasin, the time grows tighter than the white
[space] of the mim*® I see the tents as if they were their tents, but the women of the tribe are not
their women. Then the conjunction (of the stars) will rise twice: the first time it will rise and its
blessing will stay upon the land. The second time its line will rise from the earth with the
permission of the King, the Creator, and praise be to the One who returns the rule to its people.
The Banu al-Asfar™ will disembark towards Aleppo at the head of 800 crosses, and then will be

24 Reading aghrab in place of ghurab. This might be a stretch, but the text frequently refers to a
gharib; while it seems that the reading of a “raven” gives no sense (but then again, this is a
jafrtext, where sense is subordinated to rhyme).

25 While this sounds like nonsense, it is all rhymed in the fashion of jafr literature, and is used
as an introduction to the main point.

26 In the text: fi jaysh tsawi wa-sari musawi: lit. “leading a Jesus army and a Moses detachment.”
Napoleon led no Jewish military formations to the best of my knowledge, but Jews did serve
in his armies.

27 There does not seem to be any meaning to this phrase, which would mean “the vizierat of
Yasin [who is mentioned later in the text] and his secretary, Tin.” Unless these are names of
actual people, the line does not seem to fit with the previous and following mention of
military ventures.

28 One would assume that he means the tiny white (blank) space in the inside of the Arabic
letter mim (m).



Two christian arabic prophecies of Liberation 73

the great apocalyptic war [Armageddon] between the Christians and the Muslims. The fighting
will be 13 times [at sea] and 19 times on land.

Between Jumada and Rajab you will see a marvel, in Sha'ban the tribulation will occur, in
Shawwal, the horrors, in Muharram you will see the matter made daily (? al-muyawwam),’® and
the rule of the Turks will perish in its totality in Shawwal, and the nights will be Christian. Move
the guard, O horseman! raise the attack, O attacker?' Get out the swords, O swordsman!
Arouse the guide, O guide! When the judgment falls, caution is pointless. Weep over Akko, O
crying soldier!

[The] rule of the caliph, count it, O reader! we have already clarified the explanation, and set
forth the secrets, symbolized and observed, carlier and later, signaled and explicit, near and far*>
in order that these secrets would not be revealed to the ignorant, and that the negligent would
not apprehend them, but the kings and the great ones, because of the secrets and essences in them
[...]” a cross is able, mighty creating, acceptable life-giving in the eyes of [the] glorious king
(malik), the Sultan [al-] muwabhid Salim [IT1],”* possessor of secrets numbered previously, its
import the prime of the chosen. The rule of [the] caliph, count it, O reader!

The progeny will quickly appear, and in the north there will be an evil situation. Woe upon
Aleppo and Hims for the horsemen that they will encounter with [...] and a great comet will
appear in the heavens, with long branches,” and these are the true proofs of the release, and they
will learn about them in the lowlands and the mountains:

‘Armies will come over Akko like the clouds come over the mountains,
and its houses will be splattered with the blood of a people coming to it fleeing the fighting’*®

Then beware of the disembarkation of the first of the transportation, beware of the crossing of
Egypt, while Syria is gone from it. During this time Mars and above it the Sun will enter Gemini,
and Sagittarius and Mars will descend. This is the clear proof, pointing the way. When you see

29 The identity of these Banu al-Asfar (usually Byzantine Greeks in classical texts, but here
probably Europeans of some sort) would assist us greatly in understanding the text. Attacks
of this sort are very common in early Muslim apocalyptic: S. Bashear, “Early Muslim apocalyptic
materials,” Journal of the Royal Asiatic Society 1991, pp. 173-207. Here one would sense that
the Banu al-Asfar (if the above identifications are correct) are the French.

30 Compare al-Muttaqi al-Hindi, Kanz al-‘ummal (Beirut, 1987), XI, pp. 275-76 (no. 31505),
among many examples.

31 This is totally incomprehensible in the text: wa-riggat al-naws ya nawwas, which 1 have read
wa-irfa‘ al-nawsh, ya nawwash. This latter root is not very common, and the last form is not
attested, but it seems to be the only solution available at the moment.

32 These readings are not certain. The speaker could be speaking in first person singular (even
though previously he was speaking in the plural), though I have read these four sets of
opposites in the passive refering to the asrar (secrets) which he mentions in the next line.

33 A lacunain the text.

34 Reigned 1798-1807.

35 Speaking from the years 1796-98 al-Jabarti says: “During these two years there occured no
events that souls might long for ... except for ... the incidence of astronomical portents and
frightening heavenly signs..” ‘Aja‘ib al-athar fi al-tarajim wa-l-akhbar. trans. Phillips and
Perlmann, (Stuttgart: Franz Steiner, 1994), I1, p. 446.

36 Compare M. Bakir Alawan and William Strunk, “Ta’rikh hisar al-Ifranj li-‘Akka al-mahrusa
wa-husul al-nasr ‘alayhim,” Arabica 20 (1973), pp. 246-60.



74 Cook

this becoming first, go and do not flee’” with hope. People were tested before us for a long time,
and [s0] welcome their banner with word and deed*® They will bring the entrance of the one
into Aleppo at dawn, leading a troop of the Banu Khaqan (the Turks?), thronging [around] the
banner - tell me, by God, O my son! then they take it, making an example, and enter it, and kill
all the residents in it. None will be safe from them but those close to death, and they will take the
women captive, both mothers and barren.

Both Egypt and Syria- leave them and go! after that, mourn, O crier and increase in lamentation.
From it the army of the Muslims will be destroyed in the forenoon (slaughtered), and their
people will be broken by the strong dread. During Muharram, every district will mourn in the
land of Damascus (jillag),”’ from female to male, and because of the strength of the fear, every
pregnant woman will abort, and you will see people preoccupied with distraction. O Hims, O
Hims, your ways are widely vast (rahab al-fada’) and wide of residence and ruined remains (was’
al-rab’ wa-I-talal) — there is no power or might save in our Creator! Jerusalem will be destroyed
in haste on Saturday — God is great! then you will encounter them at dawn fighting children,
vouth and elderly [...] and there will be no recourse but to a mistake (? zilal), a solar eclipse,
carthquakes and a lunar eclipse.”® The rising of the sword will be in winter and summer, and the
Banu al-Asfar will come, with them the fair-blond youth (al-ghulam al-ashqar)*' to Marj al-Akhdar,
and they will come out with eight flags, and under each flag will be 12,000 crosses, and they will
descend upon the land of the Byzantines (Anatolia) one and all.

Since they had already entered the residences, and the news is frequent, armies will come from
the east and from the sea [and] the villages. The owl will shriek in the land of the Turks
(al-Rum),** and woe to the people of the land in its length and breadth. As to the ruler of the sea
(shah al-babr) he will overcome the head of sheep (2 ris [= ra’s] al-ghanam); and as to the
Christian, he will kill the Ottoman. The sea-ships will conquer Egypt, then conquer the Aegean
islands in a few days,43 because the child is damaged, the house is penetrated, the noble left
behind, the slave discharged, and illicit sexual encounters widespread, interest going [high], the
imam a slanderer, and the judge corrupt. The rulers are immoral, the viziers merchants, the
subjects wolves," and dogs, the viziers sitting drunken,*” the learned one disputing and deceitful,
the light cloudy, clarity muddy, the king heedless, and the vizier inattentive.

37 Readingtanfur in place of tanghur.

38 Readingtagbilu ‘alamahum in place of tagtulu iUmahum.

39 This name for Damascus is said to be poetic.

40 “Among the greatest of these [the signs previously mentioned] was the occurrence of a total
eclipse in the middle of the month of Dhu al-Hijja (May-June 1798)”: al-Jabarti, II, 446;
other eclipses are attested for the following years.

41 Ts this Napoleon? whatever the idenufication, this figure is probably the same as the youth
(ghulam) above.

42 Previously the Byzantines, but taken for the Turks. This phrase sounds a little strange in
English, but it is a constant theme in Arabic apocalyptic literature (remembering that the owl
is not a well-omened bird in Arabic); see the apocalyptic tract analyzed by A. Abel: saybat
al-bum fi hawadith (bilad) al-rum (Armand Abel, “Un hadith sur la prise du Rome,” Arabica
5 [1958], pp. 1-14).

43 Apparently these are the British fleets. The apocalyptic writer does not seem to be aware that
they are fighting the French, and only sees them as fellow Christians.

44 Readingdhi’ab instead of diyab.

45 The Persian word galashi is used, the only identifiably non-Arabic word in the text.



Two christian arabic prophecies of Liberation 75

Take caution, O Muhammad, from the crowing rooster! and the barking dog. Take caution from
the brother, for this is a trap, and relatives are like scorpions. There is security in Ba‘lbek, and the
frightening events surround the districts of Mt. Lebanon, crushing the fortresses of Syria, and
disasters surround its lands. When judgment falls, Aleppo, Damascus, Antioch, Quniya (Iconium),
Constantinople, Baghdad, Nablus, the plain of Akko, Egypt, Damietta, Tarsus are blind of
vision. The world comes to nothing, whoever leaves it lives, take heed of what has past, O you
who come after. All of us will die, praise our Lord who does not die! The number of the date of
the king caliph, count it, O reader: (numbers adding up to 660)*°.”" [the end of the book]

This text appears to be a partial one, since the fragment picks up in the midst
of a story, and there are a number of lacunae within it, noted by the editor.
The author of the text was one extensively familiar with both Christian and
Muslim apocalyptic themes, and used them to great effect, focusing on the
apocalyptic battles occuring in Syria. It seems quite likely that the entirety of
this particular selection was composed during the period of the Napoleonic
invasion of Palestine (1799), and that the author foresaw the total conquest of
the Ottoman empire by the French. However, there is no indication of who
the speaker is, nor to whom he is speaking (usually texts of this nature are a
conversation between a saint or a holy man and someone asking for wisdom
or guidance). The extensive use of Muslim themes begs the question of whether
this is indeed an originally Christian composition or a Muslim text converted
for Christian use.

Since the latest date in the history book is from approximately 1818, the
most likely identification would be with Napoleon (had it been later,
Muhammad ‘Ali Pasha’s son Ibrahim would have been a better fit, since he
did nearly conquer the Ottoman empire in 1833-41). The form is typically
that of a jafr compostion, with a great deal of the sense being sacrificed to
rhyme, and the divisions of the text beign easily discerned because of the
change in rhyming letters (i.e., the end of the text is a rhyme in ha-kha; others
are in ya or in lam). No Biblical texts are adduced in this prophecy, and the
place names (with the exception of Rum, which was common among Arabic
speakers) are all current, unlike many apocalyptic texts which tend to use
archaic names.

These two texts illustrate common feelings of Christians in the area of

46 As is not unusual with gematrical formulae, this one is not easily deciphered. The numbers
are given in multiples of 10 (30, 40, 30, 30, 60, 30, 60, 80, 50, 70, 40, 50, 10, 10, 20, [100, 2001],
10), and here I am assuming that the 100 and the 2001 are actually mistakes for 10, 10, 20 in
accordance with the previous pattern (although, frankly, none of the other series seem to
follow any pattern, unless the repeated 30, 60, 30, 60 is oné). Since this is said to be a date,
one can only surmise as to which calendar is being used, since there are no further indications,
or why exactly the numbers are presented in this manner.

47 Augustine Tanus al-Khuri, Mukbtasar ta’rikh jabal Lubnan in Ignace Khury (ed.), al-Mashriq
47 (1953), pp. 199-202.



76 Cook

Syria-Lebanon during the late middle period of the Ottoman Empire (entering
into its last stage after Napoleon).” They are texts which long for liberation
from the Muslim rule through violence and slaughter of Muslims, albeit by
means of outside forces: first the Russians, and then the French. Both of them
are essentially texts using a wide variety of evidential proofs to illustrate the
nearness of the apocalypse, and its relevance to the Christians of Syria. The
first text has the most immediate end, while the second does not seem to see
further than an Armeggedon-type final battle in the area. It is easy enough to
point out the Syria-consciousness of the second writer, who insists repeatedly
that Lebanon is the place of safety for his readers; while the first text is more
for a general audience, and is not so Syria-oriented (fundamentally in this
regard it does not matter whether this first text is a forgery or not, since it
must have been accepted as valid in the area of Damascus by the Christian
population). Looking at these two apocalypses, one can see the restiveness of
the Christians at Ottoman rule, and their readiness to support a foreign savior.

48 For a general discussion see Benjimin Braude and Bernard Lewis (eds.), Christians and Jews
in the Ottoman Empire (New York: Holmes and Meier, 1982).



7159

Samir Khalil Samir, 8]

Georg Graf (1875-1955), sa bibliographie
et son role dans le renouveau des études arabes chrétiennes’

A. Rappelyo'—'bibliographique

1. Georg Graf naquit le 15 mars 1875 2 Munzingen (Schwaben) dans le diocese
d’Augsburg. 1l entra au séminaire de Dillingen, ot il apprit le grec, le latin et
’hébreu, et y ajouta privément le syriaque et I’arabe. En 1902-1903, il acheva
ses études a Munich, apprenant égyptien, le copte et le grec moderne (et plus
tard le géorgien). En juin 1903, il passa son doctorat en philosophie avec une
étude sur la littérature arabe chrétienne jusqu’a la fin du XI siecle, qui sera
imprimée en 1905’.

2. Son contact avec cette littérature lui vint de la revue al-Machrig, fondée
par le P. Louis Cheikho en 1898. Il garda toute sa vie une grande reconnaissance
pour ce pionnier, qui lui publia deux articles dans la revue al-Machrig’. Apres
la mort de Cheikho (1927), Graf prendra la reléve et complétera magistralement
I'ceuvre de son prédécesseur. Sa dette envers Cheikho est indiquée dans les
premiéres phrases de la préface de sa Geschichte: «Der Verfasser dieses Werkes
verdankt die erste Anregung zur Beschaftigung mit der christlichen arabischen
Literatur den Publikationen der Universitit St.-Joseph in Bairut und vor allem
der im Jahre 1898 ins Leben getretenen Zeitschrift «al-Masrig», die er fur
sein, schon wihrend der Gymnasialzeit begonnenes Selbststudium der arabi-
schen Sprache bentitzte. Zunichst auf diesem Wege bekam ich Kenntnis von
einem Schrifttum, das bis dahin kaum einer Beachtung gewtirdigt wurde. Mit
der Zeit kam auch die Lust, diese terra incognita weiteren Kreisen zu erschlies-
sen.»’

De septembre 1910 a mai 1911, il résida a Jérusalem, ou il dressa le catalogue

1 Cette intervention fut présentée au colloque sur 'orientalisme allemand, organisé par
’Université Libanaise, en collaboration avec I'Orient Institut de Beyrouth. Elle fut donnée 2 la
Faculté des Lettres de I'Université Libanaise (branche Tripoli), le 17 mai 1996. Le cadre de ce
colloque explique I'insistance sur certains détails de la vie et de I’ceuvre de Georg Graf.

2 Voir Bibliographie, n° 3.

Voir Bibliographie, n° 6 et 8.

4 Georg GRAF, Geschichte ... 1(1944), p. V, § 1.

w

OrChr 84 (2000)



78

Samir

Photo: Stadtarchiv Donauwarth



Georg Graf (1875-1955) 79

des manuscrits chrétiens de divers couvents’; puis il passa deux mois 2 Beyrouth,
aupres du P. Cheikho’. Le 23 juin 1918 il obtint son doctorat en théologie de
’'Université de Freiburg im Breisgau, avec une these sur Marqus Ibn al-Qunbar
(«Ein Reformversuch..») qu’il publia en 19237,

3. Graf a publié environ 270 livres, articles ou compte-rendus sur ’Orient
chrétien. Il a défriché pratiquement tous les secteurs et toutes les communautés
chrétiennes: melkites, maronites, coptes, jacobites, nestoriens et géorgiens. Il a
édité et traduit de nombreux textes arabes inédits, dressé plusieurs catalogues
de mss (Jérusalem®, Le Caire’, le Vatican'®, Munich'"), rédigé un ouvrage sur la
langue arabe des chrétiens' et un autre sur le vocabulaire arabe chrétien”
largement utilisé par Hans Wehr', et fait des centaines de découvertes qu’il
consigna dans son ceuvre majeure: la Geschichte der christlichen arabischen
Literatur (= GCAL)".

B. L’ceuvre majeure: La GCAL

1. Cette ceuvre est un monument d’érudition, fruit d’une quarantaine d’années
de travail assidu. L’auteur a voulu compléter la Geschichte der arabischen
Literatur de Carl Brockelmann parue en 1908-1912, qui avait volontairement

5 Voir Bibliographie, n° 23, 25 et 26.

6 Cf. Georg GRAF, Geschichte ... 1 (1944), p. VI, § 1: «Der Aufenthalt in Jerusalem dau-

erte vom September 1910 bis Mai 1911. Daran schloss sich — auf Einladung des Herausgebers

des Masrig, Prof. L. Saih ~ ein zwei Monate wihrender Aufenthalt an der eingangs genannten

Unmniversitit in Bairut.»

Voir Bibliographie, n° 42.

Voir Bibliographie, n® 23, 25 et 26.

Voir Bibliographie, n® 135.

Graf avait préparé le catalogue des Codices Vaticani Arabici Christian i. Entre 1934 et 1942, il

avait corrigé les épreuves des 29 premiers fascicules, correspondant aux pages 1-232 et aux

manuscrits 1-61. Les derniéres corrections portent la date du 25. 10. 1946. Entretemps, deux

événements modifierent le projet de la Bibliotheque Vaticane et rendirent caduc ce catalogue:

la publication de la Geschichte de Graf par la Bibliotheque Vaticane (il aurait fallu y ajouter

toutes les références a 'ceuvre en cours de publication) et le changement de méthode survenu

dans la rédaction des catalogues qui se faisait désormais en langue moderne et non plus en

latin. Le travail de Graf resta donc inédit.

11 Voir Bibliographie, n® 203.

12 Voir Bibliographie, n° 4.

13 Voir Bibliographie, n® 61, 136 et 202.

14 Dans Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart (Leipzig: Harrassowitz,
'1952).

15 Voir Bibliographie, n® 186, 187, 189, 193 et 197.

O o 0N



80 Samir

exclu la littérature arabe chrétienne'®. Il a suivi la méthode de son prédécesseur,
en I'améliorant considérablement.

Les 5 volumes couvrent pres de 2400 pages (exactement 2384). Ils se divisent
en trois grandes parties: les traductions anonymes (bibliques, apocryphes, pa-
tristiques, hagiographiques, canoniques et liturgiques); les ceuvres jusque vers
1450 (melkites, maronites, nestoriennes, jacobites et coptes); et celles composées
entre 1450 et 1900 environ (idem, avec en plus: les missionnaires et la Nahdah).
Des introductions synthétiques et précises situent ces ceuvres dans le contexte
socio-culturel et religieux.

2. Comme I'indique le titre de Pouvrage, Graf a cherché i inventorier la
production littéraire arabe chrétienne et non pas la production arabe des chréti-
ens. En d’autres termes, tout ce qui n’est pas de contenu chrétien n’entre pas
dans sa visée. Ainsi, les ceuvres de médecine, de mathématiques ou de sciences,
de philosophie ou d’histoire, comme aussi les trés nombreuses traductions
d’ouvrages philosophiques, médicaux ou scientifiques, ne sont pas inventoriés
par lui.

3. La méthode adoptée par Graf est exemplaire. On trouve, pour chaque
auteur:

a. Un apergu rapide de sa vie
b. Une bibliographie générale détaillée et exhaustive
c. L’analyse de chaque ceuvre, autant que possible.

Cette analyse de I'ceuvre comprend d’ordinaire aussi trois éléments:

a. Une introduction, présentant 'ceuvre et son contenu, et en indiquant e
titre arabe (pas toujours) traduit en allemand.

b. Une bibliographie compléte sur cette ceuvre, comprenant en particulier les
éditions, traductions et études.

c. L’inventaire des manuscrits connus, avec mention de la date et des folios.

L’ordre de succession des manuscrits n’est pas bien clair.

4. Le tome 5 est constitué d’un index extrémement pratique, divisé en deux
parties:

a. Noms propres et matiéres (p. 1-171)
b. Titres arabes, assez incomplet (p. 173-196).

Un second volume d’index aurait d fournir inventaire de tous les manuscrits
mentionnés. Probablement n’eut-il pas le temps de le composer. Je m’en suis
occupé et il paraitra bientét, j’espere, dans le Corpus Scriptorum Christianorum
Orientalium.

16 Voir Carl BROCKELMANN, Geschichte der arabischen Litteratur, 1% (Leiden: Brill, 1943),
p- 2 § 2: «Da die arabische Litteratur hier nur als Erscheinungsform der islamischen Kultur
betrachtet werden soll, scheiden alle Schriften von Christen und Juden, die nur fir ihre
Glaubensgenossen bestimmt waren, aus unserm Gebiet aus.»



Georg Graf (1875-1955) 81

C. Traduction et mise a jour de la GCAL de Graf

1. Cette ceuvre monumentale est pratiquement inconnue des chercheurs arabes
et en général rarement utilisée. C’est pourquoi il faudrait la rendre accessible
au chercheur de langue arabe, en la traduisant.

Ici se présentent deux difficultés.

2. La premiere difficulté vient de ce que I"ouvrage, ayant été écrit il y a
un-demi siecle, a nécessairement besoin d’une mise a jour.

Or, grice précisément a 'ouvrage de Graf, des centaines de publications
(éditions, traductions et études) ont vu le jour durant ce demi-siécle, notamment
dans les langues occidentales; de plus, elles sont difficiles a repérer et a acquérir,
vu leur dispersion. Par ailleurs, des centaines de catalogues de manuscrits
arabes sont parus durant cette période, qui doivent étre systématiquement
inventoriés et classés. Ils nous font connaitre des ceuvres nouvelles tenues
pour perdues, ou des manuscrits nouveaux d’ceuvres connues.

3. La deuxieme difficulté est d’un autre ordre: Graf a volontairement laissé
de coté la littérature profane des chrétiens, pour de justes motifs.

Mais ’on sait que la pensée médiévale est globale, et que la science n’était
pas compartimentée, comme c’est le cas de nos jours. Comment donc présenter
I’ceuvre «chrétienne» d’un Hunayn Ibn Ishiq, ou d’un Qusti Ibn Liiq4, ou
d’un Yahya Ibn ‘Adi, ou d’un ‘Abdallah Ibn al-Tayyib ou d’un Elie de Nisibe,
etc., sans examiner et présenter I’ensemble de son ceuvre, y compris celle
médicale, scientifique ou philosophique?

Il faut donc nécessairement, quand on étudie un de ces auteurs arabes chrétiens,
I’étudier dans sa totalité. Non parce qu’il existe une médecine ou une mathé-
matique arabe «chrétienne», mais parce que tel penseur et méme telle ceuvre
théologique ne se comprend vraiment qu’en ayant recours aux autres ceuvres
de cet auteur, celles que nous appelons «profanes». Peut-on étudier sérieusement
un auteur de la Nahdah abbasside (ou celle du XIX® siecle) sans examiner
toute sa pensée?

4. Cette perspective entraine de profondes modifications et suppose des
recherches trés diversifiées, notamment dans les revues orientalistes. A titre
d’exemple, les deux pages de Graf concernant Qustd Ibn Liiqd sont devenues
(dans I’étape actuelle de rédaction) plus de 100 pages, surtout i cause des
contributions dans I’histoire de la médecine gréco-arabe! Sur un autre plan,
les onze pages de Graf consacrées a saint Ephrem sont devenues plus de 400
pages. .

5. Pour réaliser une telle remise a jour, il faudrait une équipe académique,



82 Samir

soutenue par I'Université”. C’est pourquoi je m’adresse aux responsables de
I’'Université Libanaise et particuliérement au Doyen de la Faculté des Lettres
ci-présent, comme a I’Orient-Institut et a sa Directrice ci-présente, pour les
prier de prendre en considération ce projet.

C’est grace au Liban, a ce pionnier que fut le P. Louis Cheikho et i sa revue
al-Machrig, que Georg Graf a découvert la littérature arabe chrétienne et s’y
est consacré corps et ame. Il lui a donné le caractere scientifique et systématique
que I'on connait, conformément au génie allemand. Ne serait-il pas juste que
ce projet, commencé au Liban et poursuivi en Allemagne, s’achéve au Liban
avec la collaboration de I’ Allemagne?

C’est donc un projet conjoint, libano-allemand, que je suggere de réaliser, a
'aube de ce troisieme millénaire.

17 J’ai exposé cela au Congrés de Lund en aotit 1996, Voir Samir Khalil SAMIR, Vers une
“Encyclopédie de la littérature arabe des chrétiens”, in: Samir Khalil SAMIR (éd.), Actes du 5¢
Congres international d’études arabes chrétiennes (Lund, aoiit 1996), tome 1 (in: Parole de
POrient 24, 1999), p. 45-59.



Georg Graf (1875-1955) 83
Bibliographie de Georg Graf (1875-1955)

Cette bibliographie est divisée en trois parties: la premiére, comprenant 209
titres, contient les ouvrages et articles (de revues, de dictionnaires ou d’ouvrages
collectifs) rédigés par Graf; la seconde, comprenant 64 titres, contient les
recensions d’ouvrages faites par Graf ; la troisieme comprenant dix-neuf notices
écrites sur Graf. Nous avons suivi partout 'ordre chronologique.

Pour les publications parues sur plusieurs numéros d’une revue, quand le
titre et le sous-titre sont identigues, la publication regoit un seul numéro d’entrée.
En revanche, quand le sous-titre est différent, nous lui assignons un autre
numéro d’entrée.”

Cette bibliographie n’aurait jamais vu le jour sans 'aide généreuse du Dr Dr
Hubert Kaufhold, qui I’a méticuleusement corrigée et complétée. Elle est en
réalité notre ceuvre commune.

1902
1 Farabis Traktat «Uber die Leitung». Aus dem Arabischen tbersetzt, in:
Jahrbuch fir Philosophie und spekulative Theologie 16 (1902) 385-406.
2 Ein alter Weiheritus der morgenliandischen Kirche. (Nach dem arabischen
Text Gbersetzt), in: Der Katholik 82 (Mainz 1902) II, 272-281.

1905

3 Die christlich-arabische Literatur bis zur frinkischen Zeit (Ende des 11,
Jahrbunderts). Eine literarhistorische Skizze, Freiburg i. Br. 1905 (= Strass-
burger theologische Studien, VII. Band, 1. Heft), XII + 74 p. [= Diss. phil.
Miinchen 1905].

4 Der Sprachgebrauch der dltesten christlich-arabischen Literatur. Ein Beitrag
zur Geschichte des Vulgirarabischen, Leipzig 1905, VIII + 124 p.

5 Die arabische Vita des hl. Abramios, in: ByZ 14 (1905) 509-518 (traduction;
texte = IN° 6),

6 Atar nasrani qadim aw targamat Mar Abramiyts al-qiddis bi’l-arabiya, in:
al-Masrig 8 (1905) 258-265 (texte; traduction = N° 5) (GCAL I, 408/13-14:
«von der tirkischen Zensur verstiimmelt»).

18 Ainsi, les trois numéros 23, 25 et 26 portent un méme titre, mais trois sous-titres différents,
d’ot Pemploi de trois numéros. En revanche, le troisieme, étant constitué de trois articles
portant le méme titre et le méme sous-titre, ne constitue qu’un seul numéro.



84 Samir

1906
7 Philosophisch-theologische Schriften des Paulus al-Rahib, Bischofs von
Sidon. Aus dem Arabischen tbersetzt, in: Jahrbuch fiir Philosophie und
spekulative Theologie 20 (1906) 55-80, 160-179.

1909
8 Igtima‘ al-ahl ba'd $atat al-Saml, in: al-Masriq 12 (1909) 695-706 (texte;
traduction = N° 12).
9 Zur Etymologie des Namens «Kopten», in: OLZ 12 (1909) N° 8, col.
342-343.

1910

10 Die arabischen Schriften des Theodor Abi Qurra, Bischofs von Harrin (ca.
740-820). Literarhistorische Untersuchungen und Ubersetzung, Paderborn
1910 (= Forschungen zur Christlichen Literatur- und Dogmengeschichte,
Zehnter Band, drittes und viertes Heft), VIII + 336 p.

11 Die Philosophie und Gotteslehre des Jabja ibn ‘Adi und spiterer Autoren.
Skizzen nach meist ungedruckten Quellen, Miinster i. W. 1910 (= Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Band VIIIL, Heft 7), VIII +
80 p.

12 Die arabischen Viten des hl Xenophon und seiner Familie, in: ByZ 19
(1910) 29-42 (traduction; texte = N° 8).

13 Arabische Chrysostomos-Homilien, untersucht und zum Teil ibersetzt,
in: Theologische Quartalschrift 92 (Tiibingen 1910) 185-214.

1911
14 Ein bisher unbekanntes Werk des Patriarchen Eutychios von Alexandrien
in: OrChr 9 (1911) 227-244.

3

1912

15 Die literarischen Handschriften des jakobitischen Markusklosters in Jeru-
salem, in: OrChr 10 (1912) 120-136, 317-333; 11 (1913) 128-134, 311-327
(avec Anton Baumstark et Adolf Riicker).

16 Zu dem bisher unbekannten Werk des Patriarchen Eutychios von Alex-
andrien, in: OrChr 10 (1912) 136-137.

17 Das Schriftstellerverzeichnis des Abt Ishaq ibn al-‘Assal, in: OrChr 10
(1912) 205-226.

18 Textbeilage: Die Beiruter Fragmente, hrsg. und iibersetzt, in: Sebastian
Euringer, Die Uberlieferung der arabischen Ubersetzung des Diatessarons,
Freiburg i. Br. 1912, p. 61-71 (= Biblische Studien 17. Band, 2. Heft).



Georg Graf (1875-1955) 85

1913

19 Des Theodor Abii Kurra Traktat iiber den Schopfer und die wahre Religion,
ibersetzt, Miinster 1. W. 1913 (= Beitrdge zur Geschichte der Philosophie
des Mittelalters, Band XIV. Heft 1), 66 p.

20 Christlich-arabisches, in: Theologische Quartalschrift 95 (Tubingen 1913)
161-192.

21 Psychologische Definitionen aus dem «Grossen Buche des Nutzens» von
‘Abdallah ibn al-Fadl (11. Jahrh.). Aus dem Arabischen iibersetzt nach
einer Handschrift in Beirut, in: Studien zur Geschichte der Philosophie.
Festgabe zum 60. Geburtstage Clemens Baeumker gewidmet, Minster 1913
(= Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Supplement-
band), p. 55-77.

22 Das arabische Original der Vita des hl. Johannes von Damaskus, in: Der
Katholik 93 (Mainz 1913) 1T 164-190 et 320-331.

1915

23 Katalog christlich-arabischer Handschriften in Jerusalem. I. Die arabischen
Handschriften des melkitischen Seminars St. Anna der Weiflen Viter, in:
OrChr 12 (1915) 88-120 et 312-338.

24 Alte christlich-arabische Fragmente, OrChr 12 (1915) 338-341.

25 Katalog christlich-arabischer Handschriften in Jerusalem. II. Die Hand-
schriften der Kopten, OrChr 12 (1915) 132-136.

26 Katalog christlich-arabischer Handschriften in Jerusalem. II1. Die christlich-
arabischen Handschriften des griechischen Klosters beim HI. Grabe, in:
OrChr13 (1915) 293-314 ; 14 (1916) 126-147, 317-322 ; 15-16 (1918) 133-146.

27 Arabische Apophthegmensammlung, in: OrChr 13 (1915) 314-318.

28 Polemik gegen die Schismatiker, in: OrChr 13 (1915) 318-319.

29 Bemerkungen zu der «arabischen Homilie des Cyrillus» (Vision des Apa
Schenute), in: ZDMG 69 (1915) 365-368.

30 Gemeinschaftliche MefS-Andacht der Schulkinder fiir die gefallenen Krieger,
Dillingen-Lauingen 1915, 26 p., trois tirages.

1916

31 Konsekration auflerhalb der Messe. Ein arabisches Gebetsformular mitge-
teilt und liturgiegeschichtlich erlautert, in: OrChr 14 (1916) 44-48.

32 Die Zeremonien und Gebete bei der Fractio panis und Kommunion in der
koptischen Kirche, in: Der Katholik 96 (Mainz 1916), Heft 10, 235-251;
Heft 12, 327-341.

33 Dortgeschichtliches aus Donaualtheim, in: Jahrbuch des Historischen Vereins
Dillingen a. d. Donau 29 (1916) 37-67.



86 Samir

1918

34 Ein Schutzbrief Muhammeds fiir die Christen, aus dem Miinchener Cod.
arab. 210b. Veroffentlicht, in: Orzentalistische Studien Fritz Hommel zum
sechzigsten Geburtstag am 31. Juli 1914 gewidmet von Freunden, Kollegen
und Schiilern, 2. Band, Leipzig 1918, p. 181-193 (= Mitteilungen der Vor-
derasiatischen Gesellschaft, Jahrgang 22, 1917).

35 Ostertage auf dem Gebirge Ephraim, in: Jahrbuch fiir Philosophie 14 (1918)
111-134.

1919
36 Die arabische Pentateuchiibersetzung in cod. Monac. ar. 234, in: Biblische
Zeitschrift 15 (1919/21) 97-115, 193-212 et 291-300.

1920

37 Uber den Gebrauch des Weihrauchs bei den Kopten, in: Ebrengabe deutscher
Wissenschaft. Dargeboten von katholischen Gelehrten dem Prinzen Johann
Georg, Herzog zu Sachsen, zum 50. Geburtstag gewidmet, hrsg. von F.
Fefller, Freiburg 1. Br. 1920, p. 223-232.

38 Orden und Kongregationen der katholischen Orientalen, in: Deutsche
Katholiken-Zeitung, 4. Jahrgang, N° 37 (7. 8.), Mtinchen 1920 (non paginé!
p- 2-3).

1921
39 Das Slavische als Kirchensprache, in: Deutsche Katholiken-Zeitung, 5. Jahr-
gang, N° 16 (16. 4.), Miinchen 1921 (non paginé! p. 6-8)
40 Pfarrer Dr. Karl Merkle 1, in: Krumbacher Neueste Nachrichten (Volks-
freund) 37. Jahrgang, N° 199 (1. 9. 1921), p. 2.

1922
41 Das Martyrium des hl. Pappus und seiner 24000 Gefihrten, in: Beitrige
zur Geschichte des christlichen Altertums und der byzantinischen Literatur.
Festgabe Albert Ebrhard zum 60. Geburtstag ..., hrsg. von A. M. Kéniger,
Bonn und Leipzig 1922, p. 200-217.

1923
42 Ein Reformversuch innerhalb der koptischen Kirche im zwilften Jabrhun-
dert, Paderborn 1923 (= Collectanea Hierosolymitana, II. Band), XVI +
208 p. (= Diss. theol. Freiburg i. Br. 1918).
43 Themata aus dem Forschungsgebiete des gesamten christlichen Orients, in:
OrChr18/9 (1923) 169-170.



Georg Graf (1875-1955) 87

44 Die Einnahme Jerusalems durch die Perser 614 nach dem Bericht eines
Augenzeugen. Ubersetzung aus dem Georgischen, in: Das Heilige Land 67
(1923) 19-29.

45 Apokryphe Schutzbriefe Muhammeds fiir die Christen, in: Historisches
Jahrbuch 43 (1923) 1-14.

1924
46 Liturgische Anweisungen des koptischen Patriarchen Kyrillos ibn Laklak
aus dem Arabischen Ubersetzt, in: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 4 (1924)
119-134.

1925
47 Die «Sabier», in: OrChr 20/2 (1925) 214.
48 Sinaitische Bibelfragmente, in: OrChr 20/2 (1925) 217-220.
49 Der georgische Physiologus tibersetzt, in: Caucasica 1925, fasc. 2, 93-114.
50 Ein geplanter Kirchenbau in Schretzheim im Jahre 1785, in: Schwdibische
Heimat. Heimatblatter der «Schwabischen Donaunzeitung», 1. Jahrgang,
Nummer 7, Dillingen, Oktober 1925, (non paginé! p. 3-4).

1926

51 Christliche Polemik gegen den Islam, in: Gelbe Hefte 2 (Miinchen 1926),
p. 825-842.

52 Eine theologische Propideutik von Jahja ibn Garir, in: Zeitschrift fiir ka-
tholische Theologie 50 (Innsbruck 1926) 310-322.

53 Ein nestorianisches Pauluslektionar, in: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft
6 (1926) 237-242.

54 Ein hochwichtiger Fund in Palastina [auteur: G. G.; sur une déconverte
archéologique de A. E. Mader], in: Augsburger Postzeitung 1926, Nr. 66,
193

55 Besondere Todesfille in Donaualtheim im 17. und 18. Jahrhundert, in:
Schwdbische Heimat. Heimatbliitter der «Schwibischen Donanzeitung», 2.
Jahrgang, Nummer 1, Dillingen, Januar 1926, (non paginé! p. 3-4).

1927

56 Christlich-arabische Novititen, in: OrChr 24 (1927) 167-175.

57 Die Rangordnung der Bischéfe Agyptens nach einem protokollarischen
Bericht des Patriarchen Kyrillos ibn Laklak ausgegeben und tibersetzt, in:
OrChr 24 (1927) 299-337.

58 Zur Gebetsostung, in: Jabrbuch fiir Liturgiewissenschaft 7 (1927) 153-159.



88 Samir

59 Der koptische Patriarch Kyrillos V., in: Augsburger Postzeitung 1927, N°
210, 15. 9., p. 4 (sous le pseudonyme de «G. Sionophilos»).

1928
60 Der vom Himmel gefallene Brief. (Nach cod. Monac. arab. 1067), in: ZSem
6 (1928) 10-23.

1929

61 Verzeichnis arabischer kirchlicher Termini, in: ZSem 7 (1929) 225-258; 8
(1932) 235-265; 9 (1934) 234-263.

62 Arabische Uebersetzungen der Apokalypse, in: Biblica 10 (Rom 1929) 170-
194.

63 Unechte Zeugnisse romischer Pipste fiir den Monophysitismus im ara-
bischen «Bekenntnis der Viter», in: Rémische Quartalschrift 36 (1929) 197-
233.

64 Aus den getrennten Kirchen des Orients. I. und II., in: Augsburger Post-
zeitung, 1929, N° 32 (7. 2.), p. 4; N° 46 (23. 2.), p. 4 (sous le pseudonyme
de «G. Sionophilos»).

65 Die armenische katholische Kirche, in: Augsburger Postzeitung 1929, N°
62,14. 3., p. 4 (sous le pseudonyme de «G. Sionophilos»).

1930

66 Kirchliche Statistik, in: OrChr 25/26 (1930) 116.

67 Neue Zeitschriften, in: OrChr 25/26 (1930) 124-125.

68 Melchiten, in: Der Christliche Orient, Herausgegeben im Namen der Catho-
lica Unio von Chrysostomus Baur, Miinchen 1930, 13-15; 2. verm[ehrte]
Auflage, Miinchen 1931, 15-18.

69 Die Kopten, in: Der Christliche Orient, Herausgegeben im Namen der
Catholica Unio von Chrysostomus Baur, Miinchen 1930, 15-17; 2. verm[ehr-
te] Auflage, Miinchen 1931, 18-21.

70 ‘Abdallih Zahir, in: LThK' T (1930), col. 12

71 Abt Kurra, in: LTHK' T (1930), col. 56.

72 Abil-Barakat, in: LThK' T (1930), col. 57.

73 Abt Salih, in: LTHK' 1 (1930), col. 58.

74 Achmim, in: LTHK' 1(1930), col. 64-65.

75 Adana, in: LThK' I (1930), col. 92.

76 Agapius, Bischof v. Hierapolis, in: LThK' 1 (1930), col. 125.

77 Agypten (11. Altere Kirchengeschichte, 12. Missionsgeschichte, 13. Gegen-
wart + Statistik), in: LThK' T (1930), col. 164-167.

78 Akko, in: LThK' 1 (1930), col. 185-186.



Georg Graf (1875-1955) 89

79 Alexandria (I. Stadt, III. Patriarchat, IV. Synoden), in: LTHK' 1 (1930),
col. 252-255.

80 Ammonius v. Alexandrien 1), in: LThK' I (1930), col. 369.

81 Ammonius, Einsiedler, in: LTHK" 1 (1930), col. 369.

82 Ankyra, in: LThK' 1 (1930), col. 451-452.

83 Antiocheia (I. Die Stadt, IL. Patriarchat, IT1. Synoden), in: LThK' I (1930),
col. 491-495.

84 Arabien, in: LThK' 1 (1930), col. 587-589.

85 Asch-Schuwair, in: LThK' I (1930), col. 716.

86 Atribis, in: LTHK' T (1930), col. 779.

87 Baalbek, in: LThK' T (1930), col. 884-885.

88 Bahrain, in: LTHK' 1 (1930), col. 919.

89 Bar Kochba, in: LThK' I (1930), col. 969-970.

1931
90 Mitteilungen zur Chronologie des Abt’l-Barakat, in: OrChr 28 (1931)
246-251.

91 Blemmyer, in: LThK' 11 (1931), col. 395.

92 Bosra, in: LThK' 11 (1931), col. 488-489.

93 Chronicon paschale, in: LThK' 11 (1931), col. 945.

94 Cilicien, in: LThK' II (1931), col. 965-967.

95 Cyrillus III ben Laklak, in: LThK' 111 (1931), col. 111.

96 Cyrus und Johannes, in: LThK' 111 (1931), col. 115.

97 Damaskus (II. Christentum. III. Hierarchie), in: LTAK' TIT (1931), col.

132-133.

98 Daniel v. Skete, in: LThK" I1I (1931), col. 148.

99 Diarbekr, in: LThK' TII (1931), col. 783-784.
100 Edessa (II. Christentum), in: LThK' 111 (1931), col. 537-538.
101 Ephesus (IT1. Bistum), in: LTAK" I11 (1931), col. 712-713.
102 Ephriam (Priester v. hl. E.), in: LTAK' TII (1931), col. 718.
103 Erzerum, in: LThK' I1I (1931), col. 778.
104 Esng, in: LThK" 111 (1931), col. 799.
105 Euthymius as-Saiff, in: LThK" III (1931), col. 869-870.
106 Eutychius v. Alexandrien, in: LThK' 11 (1931), col. 892-894.
107 Farhit, Gabriel, in: LThK" III (1931), col. 958-959.

1932 ,
108 Die koptische Gelehrtenfamilie der Aulad al-‘Assal und ihr Schrifttum,
in: Orientalia NS 1 (1932) 34-56, 129-148 et 193-204.
109 Gabriel ibn Kala4, in: LThK' IV (1932), col. 252.



90 Samir

110 Garweh, in: LThK' IV (1932), col. 294-295.

111 Gebal [en partie de Graf], in: LThK' TV (1932), col. 308.

112 Georgien (L. Politische Geschichte. II. Kirchengeschichte. III. Literatur),
in: LThK' IV (1932), col. 403-405.

113 Gerasimus, in: LThK' IV (1932), col. 409.

114 Germanus Adam, in: LThK' IV (1932), col. 436.

115 Germanus Mu‘akkad, in: LThK' IV (1932), col. 438.

116 Gezira, in: LTHK' TV (1932), col. 484.

117 Gregentius, in: LTHK' IV (1932), col. 658-659.

118 Gregor Dekapolites, in: LTHK' TV (1932), col. 672.

119 Heraklea, in: LThK' IV (1932), col. 965.

120 Hermopolis, in: LThK' TV (1932), col. 994.

121 Hesychius der Aszet, in: LThK' IV (1932), col. 1032.

122 Hesychius in Palistina, in: LThK' IV (1932), col. 1033.

1933

123 Zum Schrifttum des Abu’l-Barakat und des Abw’l-Hair, in: OrChr30
(1933) 133-143.

124 Exegetische Schriften zum Neuen Testament in arabischer Sprache bis
zum 14. Jahrhundert, in: Biblische Zeitschrift 21 (1933) 22-40, 161-169

125 Hilaria, in: LTHK' V (1933), col. 22.

126 Hilarion v. Gaza, in: LThK' V (1933), col. 23.

127 Hira, in: LTHK' V (1933), col. 71-72.

128 Homeriten, in: LTHK' V (1933), col. 125.

129 Hormisdas, Perser, in: LThK' V (1933), col. 145.

130 Hypatius, in: LTHK' V (1933), col. 232-233.

131 Ja, hl, in: LThK' V (1933), col. 241.

132 Ibn al-Fadl, in: LTHK' V (1933), col. 292.

133 Ibn at-Tajjib, in: LThK' V (1933), col. 292-293.

134 Isaias der Jiingere, in: LThK' V (1933), col. 620.

1934

135 Catalogue de manuscrits arabes chrétiens conservés au Caire, Citta del
Vaticano 1934 (= S$tT 63), XIII + 319 p.

136 Verzeichnis arabischer kirchlicher Termini, Leipzig 1934 (= Tirage 4 part
de ZSem 7-9 (1929, 1932, 1934). Cf. N° 61.

137 Christlich-arabische Texte herausgegeben, in: Franz Bilabel — Adolf Groh-
mann, Griechische, koptische und arabische Texte zur Religion und reli-
giosen Literatur in Agyptens Spétzeit, Heidelberg 1934 (= Veroffentli-



Georg Graf (1875-1955) 91

chungen aus den badischen Papyrus-Sammlungen, Heft 5) 1-24 (+ pl. 1
du volume des planches).

138 Kopten (I. Geschichte. II. Verfassung, Lehre und Ritus), in: LThK' VI
(1934), col. 191-194.

139 Lange Briider, in: LThK' VI (1934), col. 376.

140 Majama(s), in: LThK' VI (1934), col. 810-811.

1935
141 Ein arabisches Poenitentiale bei den Kopten, in: OrChr32 (1935) 100-123.
142 Maximus II1. Mazltm, in: LThK' VII (1935), col. 24.
143 Neocisarea, in: LTHK' VII (1935), col. 484,
144 Nikolaus as-Saig, in: LThK' VII (1935), col. 572-573.
145 Nitrische Wiiste, in: LThK' VII (1935), col. 602.
146 Orsiesius, in: LThK' VII (1935), col. 787-788.
147 Pappus, in: LThK' VII (1935), col. 928.

1936
148 Der maronitische Nomokanon «Buch der rechten Leitung», in: OrChr33
(1936) 212-232.
149 Paulus ar-Rahib, in: LTAK' VIII (1936), col. 44.
150 Pesunthius, in: LThK' VIII (1936), col. 111.
151 Petrus der Iberer, in: LTHK' VIII (1936), col. 164.
152 Philippopolis, 3) in Thrakien, in: LThK' VIII (1936), col. 240.
153 Pschoi, in: LThK' VIII (1936), col. 546-547.
154 Psotius, in: LThK' VIII (1936), col. 551.
155 Raithu, in: LThK' VIII (1936), col. 623.

1937

156 Zwei dogmatische Florilegien der Kopten. A. Die kostbare Perle, in:
OrChrP 3 (1937) 49-77.

157 Zwei dogmatische Florilegien der Kopten. B. Das Bekenntnis der Viter,
in: OrChrP 3 (1937) 345-402.

158 Die Widerlegung der Astrologen von “‘Abdallah ibn al-Fadl, in: Orientalia
NS 6 (1937) 337-346.

159 Fest Kreuzerh6hung in den orientalischen Riten, in: Der christliche Orient
in Vergangenheit und Gegenwart2 (Minchen 1937) 98-101.

160 Das Koptische Museum in Altkairo, in: Das heilige Land 81 (Koln 1937)
14-18.

161 Schima, in: LThK' IX (1937), col. 251-252.

162 Serapion bei Arsinog, in: LThK' IX (1937), col. 486.



92 Samir

163 Serapion v. Thmuis, in: LThK' IX (1937), col. 486-487.
164 Severus ibn al-Mukaffa®, in: LThK' IX (1937), col. 510.
165 Sicard, Claude, in: LThK" IX (1937), col. 530.

166 Sisinnius v. Antiochien, in: LTHK' IX (1937), col. 600.
167 Stephan ad-Duwaihi, in: LThK' IX (1937), col. 799.
168 Takla Hiymanot, in: LThK' IX (1937), col. 979-980.

1938

169 Die Eucharistielehre des Nestorianers al-Muhtar ibn Butlan (11. Jahrh.),
in: OrChr 35 (1938) 44-70 et 175-191.

170 Ein alter Kelchthron in der Kirche Aba Sefen (mit einer Tafel), in: Bull-
SocArchCopte 4 (1938) 29-36.

171 Thais, in: LThK' X (1938), col. 19.

172 Theodor v. Euchaita, in: LThK1 X (1938), col. 37-38.

173 Thmuis, in: LThK' X (1938), col. 107.

174 Tuki, in: LThK"' X (1938), col. 329.

175 Uriel, in: LThK' X (1938), col. 443-444.

176 Wansleben, in: LTHK' X (1938), col. 750-751.

177 Zingerle, in: LTHK' X (1938), col. 1067-1068.

1940

178 Der Matthius-Kommentar des Moses bar Kepha in arabischer Ueber-
setzung, in: Biblica 21 (Rom 1940) 283-287.

179 Das Rechtswerk des Nestorianers Gabriel, Bischof von Basra in arabischer
Bearbeitung, in: OrChrP 6 (1940) 517-522.

180 Zur Autorschaft des arabischen Synaxars der Kopten, in: Orientalia NS 9
(Rom 1940) 240-243,

181 Ein Traktat tiber die Seele verfasst von Hibatallzh ibn al-‘Assal, in: Orien-
talia NS 9 (Rom 1940) 374-377.

1941
182 Rede des Aba Ishaq al-Mu’taman ibn al-‘Assal mit Einladung zur Wallfahrt
nach Jerusalem, in: BullSocArchCopte 7 (1941) 51-59.

1942
183 Zum Alter des samaritanischen <Buches Josue>, in: Biblica 23 (1942)
62-67.
184 Ein arabischer Pentateuchkommentar des 12. Jahrhunderts, in: Biblica 23
(1942) 113-138.
185 Zur Biographie A. Mingana’s, in: OLZ 45 (1942) N° 10, col. 385-386.



Georg Graf (1875-1955) 93

1944
186 Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Erster Band: Die Uber-
setzungen, Citta del Vaticano 1944 (= StT 118), XLIV + 662 p.

1947
187 Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Zweiter Band: Die Schrift-
steller bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts, Citta del Vaticano 1947 (= StT
133), XXXI + 512 p.
188 Franzosische Ubersetzung der p. 103-219: La Littérature Nestorienne,
traduite de I’allemand par J. Sanders, sans lieu 1985.

1949
189 Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Dritter Band: Die Schrift-
steller von der Mitte des 15. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts. Melchiten,
Maroniten, Citta del Vaticano 1949 (= StT 146), XXXIII + 515 p.
190 Adolf Riicker T, in: Historisches Jahrbuch 62-69 (1949) 968-969.

1950
191 Eine gnostische Bibliothek aus dem dritten und vierten Jahrhundert, in:
Miinchener Theologische Zeitschrift 1 (1950), 3. Heft, 91-95.
192 Prilat Dr. Sebastian Euringer [nécrologie avec bibliographie], in: Jahrbuch
des Historischen Vereins Dillingen a. d. Donan 51 (1945-1949, 1950) 66-77.

1951

193 Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Vierter Band: Die Schrift-
steller von der Mitte des 15. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts. Syrer,
Armenier, Kopten, Missionsliteratur, Profanliteratur, Citta del Vaticano
1951 (= ST 147), XXXVI + 342 p.

194 Die Schriften des Jacobiten Habib ibn Hidma Abi Ra’ita, Louvain 1951
(= CSCO Ar. 14/15 = vol. 130/131), VI + 177 bzw. XXX + 209 p.

195 Chalkedon in der Uberlieferung der christlichen arabischen Literatur, in:
Aloysius Grillmeier — Heinrich Bacht, Das Konzil von Chalkedon. Ge-
schichte und Gegenwart, Band 1, Wiirzburg 1951, p. 749-768.

1952
196 Der kirchliche Gesang nach Abtu Ishaq al-Mu’taman ibn al-*Assal, in:
BullSocArchCopt 13 (1948-1949, 1952) 161-178 (la traduction des p. 171-178
est réimprimée dans la Zeitschrift des Koptisch-Orthodoxen Zentrums
St. Antonius-Kloster Waldsolms-Kroeffelbach «St. Markus» 1998, Heft
2/3,p. 9-14.



94 Samir

1953

197 Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Finfter Band: Register,
Citta del Vaticano 1953 (= StT 172), 196 p-

198 Zum Geleit und zum Andenken an Anton Baumstark und Adolf Riicker,
in: OrChr 37 (1953) 1-5.

199 Die Eucharistielehre des Jakobiten Yahya Ibn Garir (11. Jahrh.), in: OrChr
37 (1953) 100-115.

200 Mitteilungen, in: OrChr 37 (1953) 141-142.

201 Wissenschaftliches Leben bei den Christen des Vorderen Orients in der
Gegenwart, in: Jahres- und Tagungsbericht der Gorresgesellschaft fiir 1952,
Paderborn 1953, 35-45 (la 2° partie est réimprimée dans: Das heilige Land
85 (1953) 61-63).

1954

202 Verzeichnis arabischer kirchlicher Termini. Zweite, vermehrte Auflage,
Louvain 1954 (= CSCO Subsidia vol. 8 = vol. 147) (1° éd. = N° 136).

203 Christlich-arabische Handschriftenfragmente in der Bayerischen Staats-
bibliothek, in: OrChr 38 (1954) 125-132.

204 Mitteilungen, in: OrChr 38 (1954) 140-141.

205 Wie ist das Wort Al-Masih zu Gbersetzen?, in: ZDMG 104 (1954) 119-123
+ Nachtrag p. 539.

206 Maymar gayr ma‘rif li-Mar Ya'qub as-Sarugi, in: al-Masrig 48 (1954)
46-49.

1957

207 Ammonios, Einsiedler, in: LThK?, 1 (1957), col. 442.

208 Bahrein-Inseln, in: LTHK?, 1 (1957), col. 1193-1194.

209 Abt Sergeh, Agypten (II. Bedeutsame koptische Marienkirchen + -kloster),
in: Lexikon der Marienkunde, hg. von K. Algermissen u. a., Erster Band,
Regensburg 1957, col. 34-35 et 47-49 (Iarticle «Abii Sergeh» est réimprimé
in: R. Biaumer — L. Scheffczyk, Marienlexikon, Erster Band, St. Ottilien
1988, p. 22).

Conférences inédites

1 Résumé de la conférence «Ein bisher unbekanntes Werk des Patriarchen
Eutychius von Alexandrien (876-940) mit Zeugnissen iiber die Heiligtiimer
Palistinas», in: Jahresbericht der Gorresgesellschaft fiir 1911 (Paderborn 1912)
30.



Georg Graf (1875-1955) 95

2 Résumé de la conférence au 5. Deutschen Orientalistentag 1928 a Bonn sur
le papyrus Schott-Reinhardt 438 de I'Universititsbibliothek Heidelberg, in:
ZDMG 82 (1928) p. LXXXVI.

3 Résumé de la conférence au 6. Deutschen Orientalistentag 1930 a Vienne
«Die Literatur der Kopten in der arabischen Zeit», in: ZDMG 84 (1930)
Flta

4 Résumé de la conférence «Stand und Aufgaben des Corpus Scriptorum
Christianorum Orientalium (Léwen)», in: Jahresbericht der Gorresgesell-
schaft fiir 1951 (Paderborn 1952) 34.

5 Conférence du 29. 3. 1950 a I’ Association historique de Dillingen: «Dillinger
Professoren als Pfarrer in Donaualtheim», cf. Jahrbuch des Historischen
Vereins Dillingen 64/65 (1962/3) 18.

Recensions

R1 Joseph Hobeika, Etymologic arabo-syriaque, 1903, 1904; P. Hobeika, Guide
pratigue de conversation syriaque-arabe-francais, 1903; P. Hobeika, Extraits
de discours de St. Ephrem; Joseph Hobeika, Titres de la Tres Sainte Vierge
Marie d’aprés le bréviaire ...; P. Hobeika, Témoignages de I’Eglise Syro-
Maronite en faveur de 'immaculée Conception de la Tres Sainte Vierge
Marie, 1904, in: Allgemeines Literaturblart 14 (1905), N° 2, col. 46-
48.

R2 CSCO II/XCIII Dionysius Bar Salibi, Expositio liturgiae; 111/IV Chronica
minora; 111/1 Petrus ibn Rahib, Chronicon orientale, in: Allgemeines Lite-
raturblatt 14 (1905), N° 18, col. 558-560.

R3 CSCO III/IV Chronica minora; II/LXIV I$oyahb. Liber epistularum;
[I/XCVIII Dionysii Bar Salibi Commentarii in evangelia, in: Allgemeines
Literaturblatt 17 (1908), N° 4, col. 102-104.

R4 Lucien Leroy - Sylvain Grébaut, Sévére ibn al-Mogaffa’, in: OrChr 9
(1911) 337-340

R5 Anton Baumstark, Die christlichen Literaturen des Orients, Leipzig 1911,
in: Literarische Rundschau fiir das katholische Deutschland 38 (1912) N°
9, col. 435-436.

R6 Severus ibn al-Mugqaffa’, Alexandrinische Patriarchengeschichte, hrsg. von
Christian F. Seybold, Hamburg 1912, in: Deutsche Literaturzeitung 1913,
N° 42, (18. 10.), col. 2651-2653. ;

R7 A. Fischer, R. Briinnows arabische Chrestomathie, 2. Aufl., Berlin 1913,
in: Theologische Revue 13 (Minster 1. W. 1914), N° 13/14, col. 402.

R8 Frangois Nau, Les ménologes des évangéliaires coptes-arabes, et Eugene



96 Samir

Tisserant, Le calendrier d’Aboul-Barakat (PO X, 2 und 3), in: Theologische
Revue 14 (1915) col. 119-120.

R9 A. E. Mader, Altchristliche Basiliken und Lokaltraditionen in Siidjudia,
Paderborn 1918, in: Literarische Beilage zur Augsburger Postzeitung 1918,
N° 19, du 4. 9., p. 1-2: «Archiologische Forschungen in Siidjudia».

R10 Ebrengabe Deutscher Wissenschaft, dargeboten ... dem Prinzen Johann
Georg, Herzog zu Sachsen, hrsg. von F. Fefler, Freiburg i. Br. 1920, in:
Deutsche Katholiken-Zeitung 4 (1920), N° 44 (non paginé! p. 2-3):
«Christlich-orientalische Forschungen».

RI11 K. Merkle, Die Sittenspriiche der Philosophen «Kitab adab al-falasifa»
von Honein ibn Ishaq, Leipzig 1921, in: Theologische Revue 22 (Miinster
i. W. 1923), N°1/2, col. 11-12.

R12 F. Haase, Apostel und Evangelisten in den orientalischen Uberlieferungen,
Miinster 1. W. 1922, in: Theologische Revue 23 (Miinster i. W. 1924) N°
5, col. 169-170.

R13 Augustin Périer, Yahyi ben ‘Adi, Paris 1920, et Augustin Périer, Petits
traités apologétiques de Yahya ben ‘Adi, Paris 1920, in: OLZ 27 (1924)
Nelicel.,35-37%

R14 Louis Cheikho, Catalogue des manuscrits des auteurs arabes chrétiens
depuis I’Islam, Beyrouth 1924, in: OLZ 28 (1925), 29710, ol 7205722

R15 Paul Sbath, Al-Masra’, (Le Caire 1924), in: OLZ 28 (1925), N° 9/10, col.
722-723,

R16 F. Haase, Altchristliche Kirchengeschichte nach orientalischen Quellen,
Leipzig 1925, in: Theologische Revue 25 (Miinster i. W. 1926) col. 250-
251

R17 Maurice Bouyges, Le «Kitab ad-din wa’d-dawlats récemment édité et
traduit par Mr. A. Mingana, est-il authentigue?, Beyrouth 1924, et Maurice
Bouyges, Le «Kitab ad-din wa’d-dawlat» ... n’est pas anthentique, Bey-
routh 1925, in: OLZ 29 (1926), N° 7, col. 511-513.

R18 Paul Sbath, 1500 Manuscrits scientifiques et littéraires, Le Caire 1926, in:
OLZ30(1927), N° 5, col. 397.

R19 Ben Bakhticho, Ubaid-Allah Ben Gibrail: Ar-Raoudat at-tibbiya, éd.
Paul Sbath, Le Caire 1927, in: OLZ 31 (1928), N° 6, col. 496-498.

R20 Paul Carali, Les campagnes d’Ibrahim Pascha en Syrie, in: OrChr 25-26
(1930) 127-128,

R21 Paul Sbath, Bibliothéque de Manuscrits Paul Shath, 1, in: OrChr 25-26
(1930) 128-130.

R22 Horologion, Harisa 1928, in: OrChr 25-26 (1930) 295-296.

R23 L. Habast — Z. Taodorés, In der Wiiste der Araber (arab.), in: OrChr
25-26 (1930) 296-300.



Georg Graf (1875-1955) 97

R24 J. Vosté, Catalogue de la Bibliothéeque syro-chaldéenne du convent de
Notre-Dame des Semences, in: OrChr 27 (1930) 112-113.

R25 Otto Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Litevatur, IV, in: OrChr
27 (1930) 113-114.

R26 Alphonse Mingana, Woodbrooke Studies, 11, in: OrChr 27 (1930) 114-116.

R27 Raymond Janin, Les Eglises séparées d’Orient, Paris 1930, in: OrChr 27
(1930) 266.

R28 F. Zorrell, Grammatik der altgeorgischen Bibeliibersetzung, Rome 1930,
in: Theologische Revue 29 (1930) col. 363-366.

R29 . Kraus, Die Anfinge des Christentums in Nubien, in: OrChr 28 (1931)
259-260.

R30 Johann Georg, Herzog zu Sachsen, Neue Streifziige, 1930, et Neueste
Streifziige, 1931, in: Romische Quartalschrift 40 (Rom 1932) 190-191.

R31 G. Diettrich, Des nestorianischen Patriarchen Elias I11. Abu Halim Gebete,
Leipzig 1931, in: OLZ 36 (1933), N° 7, col. 433-435.

R32 J. Manassi, Buch des vollkommenen Beweises, in: OrChr 30 (1933) 227-228.

R33 Louis de Gonzague, Les anciens missionaires capucins de Syrie, in: OrChr
30(1933) 228.

R34 Habib Zayat, Histoire de Saidanaja, in: OrChr 30 (1933) 228-231.

R35 Marcus Simaika Pascha, Fiihrer durch das koptische Museum und die
wichtigsten alten Kirchen und Kloster, in: OrChr 30 (1933) 238-240.

R36 A. Ungnad, Syrische Grammatik, 2. Auflage, Miinchen 1932, in: Romasche
Quartalschrift 41 (1933) 171.

R37 Paul Carali, Le Christianisme et ’Islam, in: OrChr 31 (1934) 272-275.

R38 Paul Sbath, Bibliothéque de Manuscrits Paul Sbath, 111, in: OrChr 31
(1934) 275-276.

R39 Paul Sbath, Traités réligienx, philosophiques et moraux, extraits des cenvres
d’Isaac de Ninive, in: OrChr 32 (1935) 272-273.

R40 Paul Carali, L’exaltation de la sainte Croix: Homélie attribuée a Saint
Cyrille de Jérusalem, in: OrChr 32 (1935) 274-276.

R41 Habib Zayat, La croix dans I’Islam, in: OrChr 32 (1935) 276-277.

R42 Paul Sbath, Massime di Elia Metropolitano di Nisibis, in: OrChr 33 (1936)
254-255.

R43 Donald Attwater, The Catholic Eastern Churches, Milwaukee 1937, in:
Orientalia NS 6 (Rom 1937) 169-171.

R44 Alphonse Mingana, Catalogue of the Mingana collection of Manuscripts
..., vol. II: Christian Arabic Manuscripts and Additional Syriac Manu-
scripts, Cambridge 1936, in: OLZ 40 (1937), N° 7, 436-440.

R45 Adolph Hebbelynck — Arnold van Lantschoot, Codices Coptici Vaticani,
I, in: OrChr 34 (1937) 274-276.



98 Samir

R46 Paul Carali, Fakhr ad-Din Principe del Libano, in: OrChr 34 (1937) 276-
278.

R47 Paul Sbath, Al-Fibris (Catalogue des Manuscrits Arabes), 1, in: OrChr 35
(1938) 241-243.

R48 Paul Sbath - Max Meyerhof, Le livre des questions sur 'ceil de Honain
ibn Ishaq, in: OrChr 35 (1938) 243-244,

R49 Alphonse Mingana, Catalogue of the Mingana Collection of Manuscripts
..., vol. ITI: Additional Christian Arabic and Syriac Manuscripts, Cambridge
1939, in: OLZ 44 (1941), N° 11/12, col. 466-470.

R50 Michel Khouzam, L’Illumination des intelligences dans la science des fon-
dements, Rome 1941, in: Theologische Revue 42 (Miinster i. W. 1943), N°
122, ‘colz 15-17-

R51 Joseph Nasrallah, L’imprimerie au Liban, Harissa 1949, in: ZDMG 99
(1945-1949, [1950]) 290.

R52 G. Simon, Die Welt des Islam und ihre Beriibrungen mit der Christenbeit,
Gitersloh 1948, in: Theologische Revue 46 (Minster i. W. 1950), N° 1,
col. 25-27.

R53 Ferdinand Taoutel, Le patriarche Stéphane Ad-Duwaihi, Beyrouth 1951,
in: Miinchner Theologische Zeitschrift 3 (1952) 311-312.

R54 Ferdinand Taoutel, Contributions a Ubistoire d’Alep, I11, Beyrouth 1950,
in: Theologische Revue 48 (Miinster i. W. 1952), N° 3, col. 108-109.

R55 Joseph Nasrallah, Saint Jean de Damas, Harissa 1950, Theologische Revue
48 (Miinster i. W. 1952), N° 4/5, col. 153-154.

R56 Wilhelm de Vries, Der christliche Osten in Geschichte und Gegenwart,
Wirzburg 1951, in: Klerusblart (Miinchen), 32. Jahrgang, N° 3, 1. 2.
1952, col. 41.

R57 Yassa ‘Abd al-Masih - O. H. E. Burmester, History of the Patriarchs of
Egyptian Church I1, in: OrChr 38 (1954) 142.

R58 Kamil Salih Nahla, Silsalat ta’ribh al-babawat batarikat al-kursi al-Iskan-
dari, in: OrChr 38 (1954) 142-143.

R59 Armand Abel, Ab# ‘Isa Mubammad b. Harian al-Warraq, in: OrChr 38
(1954) 143.

R60 Habib Zayat, Vie du patriarche melkite d’Antioche Christophore (= POC
= Proche-Orient Chrétien 2), in: OrChr 38 (1954) 143-144.

R61 Néophyte Edelby, Note sur le catholicossat de Romagyris (= POC 2), in:
OrChyr 38 (1954) 144,

R62 Habib Zayat - Néophyte Edelby, Les sieges épiscopaux du Patriarcat
Melkite (= POC 3), in: OrChr 38 (1954) 147-148.

R63 Michel Raggi, De la liturgie Maronite (= POC 1), in: OrChr 38 (1954)
148.



Georg Graf (1875-1955) 99

R64 Murad Kamil, Fibris maktabat dair Sant Katarin, in: OrChr 39 (1955)

[

[ SR A S

139-140.

Bibliographie sur
Georg Graf (1875-1955)

. W. KoscH, Graf, Georg, in: Das katholische Deutschland (Augsburg), 1933,
p. 1096.

. Georg Graf (1875-1955), in: Ray 24, N° 40 (1955) 3.

. [Anonyme] Dr Georg Graf (1875-1955), in: POC 5 (1955) 295.

. Georg Graf (1875-1955), in: Klerus-Blatt (Salzburg) 88 (1955) 228.

. Andreas BIGELMAIR, Ein priesterlicher Gelehrter von Weltruf. Gedenkblatt
fiir Univ.-Prof. Papstl. Hausprilat Dr. Dr. Georg Graf 1, in: St. Ulrichsblatt,
N° 41 (9. Oktober 1955) 1 grande page.

. Julius AssFALG, Professor Dr. Georg Graf (1875-1955), in: Studia Orientalia
Christiana. Collectanea 1 (Cairo: 1956) 305-307.

7. [Anonyme] Prof. Dr. Georg Graf in: Das Heilige Land 87 (1955) 172.

10.

14

12,

13.

14.

15

16.

17

. Hieronymus ENGBERDING, OSB, Nachruf. Georg Graf, in: OrChr 40 (1956)
138-140.

. Andreas BiceLmaIr, Nekrologe. Georg Graf ¥, in: Historisches Jahrbuch

der Gorres-Gesellschaft 75 (1956) 516-519.

Remigius BAUMER, Graf, Georg, in: LThK® 4 (1957) 1160 et LThK’ 4
(1995) 974.

Murad KAwmiL, Giyurg Graf (1875-1955), in: BSAC 15 (1958-1960) 11-13
(pagination arabe).

Julius AssraLc, Graf, Georg, in: Neue Deutsche Biographie, vol. 6, Berlin
1964, 722.

P. W. SKEHAN, Graf, Georg, in: New Catholic Encyclopedia, vol. 6, Was-
hington D. C., 1967, 687 (avec photo).

Hubert KaurHoLD, Einleitung. Deutsche Vertreter der Wissenschaft vom
Christlichen Orient im 20. Jh., in: OrChr. Gesamtregister 1-70 (1989)
10-11.

[Anonyme] Graf, Georg, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexi-
kon, bearbeitet und herausgegeben von F. W. Bautz, vol. 2, Herzberg
1990, col. 282 (version actuelle: www.bautz.de/bbkl/g/graf_g.shtml).
Martin KrAUse, Graf, Georg, in: The Coptic Encyclopedia, ed. A. A. Atiya,
New York 1991, vol. 4, p. 1165.

Michel BreYDY, Georg Graf et sa «Geschichte der christlichen arabischen



100 Samir

Literatur» a 'occasion du quarantiéme anniversaire de sa mort, in: OrChr
79 (1995) 175-180.

18. Samir Khalil Samir, Georg Graf (1875-1955), in: Dizionario dell’Oriente
Cristiano (Rome: Pontificio Istituto Orientale, 2000).

19. Deutsches biographisches Archiv. Neue Folge, Fiche 471, Nr. 97-101 (re-
production des quelques articles biographiques en microfiche).



Michel van Esbroeck

Le grand dieu svane Phusnabuasdia
et saint Boa d’Hiérapolis

C’est une chose bien connue que dans le Caucase plus d’un dieu paien porte
en fait le nom d’un saint chrétien. Comment les Mikel-Gabriel ou les saints
Georges sont-ils devenus des entités équivalentes a2 Uryzmag et a d’autres
figures de I’épopée osseéte? Loin de nous engager dans un dossier trop complexe,
nous voudrions ici examiner un cas mineur, si ’on peut dire. Le grand dieu
svane Phusnabuasdia n’intervient en effet & notre connaissance que dans le
témoignage de quatre informateurs, s’échelonnant, il est vrai, sur une période
assez longue, d’abord Bessarion Nizaradze en 1884, ensuite Arséne Oniani en
1917, puis Saso LobdZanidze en 1934, et enfin Simon Gasviani en 1935. Il
revenait 2 Vera Bardavelidze de faire la synthése dans un ouvrage paru en
1939 sous un titre libellé en géorgien, russe et francais: Calendrier des fétes
populaires chez les Svanes. 1. Cycle du Nouvel an. Cette monographie de
'Institut Marr de Langue, d’Histoire et de Culture Matérielle examine la
période du 4 décembre au 3 janvier, en la divisant en dix sections. L’index fait
la somme des témoignages sur Phusnabuasdia, gen: di§, en écrivant (Kala,
Laskheti), badgo@mb ggsmo (2), mowo pdg@mo. Seigneur du firmament,
grand Dieu'. Quelle est la portée de cette conclusion, au vu des récits des
informateurs? Telle est la premiére question i laquelle nous tenterons de ré-
pondre. En second lieu, on se tournera vers le dossier purement hagiographique
de saint Boa d’Hierapolis, et de ses antécédents.

Le premier témoignage est celui de Bessarion NiZaradze, dans une de ses
courtes notices publiées dans le journal @pgmds en 1884 sous la fiere signature
«Le Svane libre». Nous n’atteignons toutefois ce texte que dans le premier des
deux tomes consacrés en 1962 par Alexandre Robakidze i la personnalité de
Bessarion’. Le passage qui nous intéresse se trouve i la fin d’une section
intitulée Offrandes sacrificielles privées ou familiales en Svanétie. Comme il

1 g dodoggmody, bgaby® bogba® pegmds gamaboa®o. L sbamfmols (3030, Thilissi
1939, p. 197.

2 bgbs@omb bogamadg, msgolsgama bgabo, ob@mbogm-gobmadgonma [goomgdo,
t. 1 (Thbilissi 1962), p. 72-76.

OrChr 84 (2000)



102 van Esbroeck

s’agit ici du plus ancien rapport, nous le traduisons intégralement ci-dessous:
«Il existe encore une offrande particuliere dans les familles, et qu’on appelle
en svane moodsdo, mognsdo (louange), et qui comporte les éléments suivants.
Lorsqu’un nouvel arrivant entrera, on lui présentera aussitdt 3 manger. On
cuit sur-le-champ du pain mélé de fromage, autant qu’il y a de personnes dans
la famille. En outre, on cuit aussi trois petits pains. A ces pains on doit méler
un bol de farine du nouvel arrivant. Au moment de cuire les trois petits pains,
les hommes ne peuvent pas regarder: c’est interdit. Sur ces pains la fille ainée
de la famille incline le visage vers le sol et prie le Jmés d9bo6 (je ne puis
indiquer I’étymologie de Mezir , mais les circonstances dans lesquelles les
Svanes font usage du Mezir font penser aux Lares Penates des Romains ou
encore au loMoBoil des Russes)’. Le Jo®s 39%0é dans le contexte des Svanes,
possede une puissance de ce genre, est un dieu de Iintérieur, qui ne doit
jamais étre écarté de la maison, et quand il s’en va d’une famille, cela signifie sa
ruine, son extinction. C’est pourquoi on ne s’adresse a lui qu’avec un respect
extréme. Qu’est-ce que demande au Mezir la jeune fille au visage incliné?
C’est resté pour moi un mystere, bien que j’aie maintes fois spécialement
demandé @ ma mere de me le dévoiler, mais je fus toujours éconduit par ces
mots: «Ce serait scandaleux de révéler ce Mezir 2 des hommes, et cela nuirait a
la famille!» Lorsque la jeune fille inclinée a achevé sa priere, on accroche un
des trois pains bien en évidence a la paroi a un clou, et selon la croyance
populaire, le Mezir le mangera. En réalité, il ne fait pas de doute que de ce
mystérieux pain du Mezir, les souris se font un régal. Les jeunes filles se
partagent les deux autres pains et les mangent hors de la présence des hommes.
Lorsqu’on a terminé ce mystere, la plus ancienne des femmes de la famille met
dans un panier les pains mélés de fromage qu’on avait cuit avec les trois pains,
le saisit et 'emporte a quelque église du pays pour prier. En dehors de enceinte
de Iéglise, la femme met la main au panier, saisit au moins un des pains au
fromage, et prie dieu le pére (396 s30b©0d toutefois ici , Bardavelidze lit
sans doute correctement glbbodumalod’), ensuite elle prend trois pains et
invoque le Christ, puis la Mére de Dieu dans I’église, qu’elle délaisse ensuite
pour d’autres saints connus d’elle. Ayant accompli le tout, elle se repose I3 et
retourne a la maison. Les pains de la priere qu’elle a apportés doivent étre
distribués pour le repas du soir, aux hommes comme aux femmes. Cette
invocation avec du pain appelée Jo®s 39bomols et adressée a Dieu, les Svanes
la connaissent entre autres pour le jour de la Résurrection, le 15 juillet, la
Pierre-et-Paul, et la féte de Marie au 15 aofit chaque année.’»

3 Lanote est de 'auteur.
4 V. BARDAVELIDZE, op. cit., p. 164.
5 Tbid., p. 76-77.



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d’'Hiérapolis 103

Tel est le rapport un peu compliqué de Bessarion NiZaradze en 1884. Le
deuxieéme récit, Arséne Wonian ou Oniani I’a inséré dans sa chrestomathie
svane sous le titre 3bs abBols ou le Nouvel An au Laskheti’. Son récit
svane a été ensuite utilisé en deux parties par V. Bardavelidze. La premiére
fois sous la rubrique de la féte de F9dbyod me wogmgols wey jour du
sacrifice au 31 décembre, et la seconde fois pour le bmdbs ou Nouvel An au
ler janvier’. V. Bardavelidze eut encore I'occasion de rencontrer Arséne Oniani
et d’obtenir de lui des précision sur son récit svane de 1917, qui rassemble en
un texte les deux mentions de Phusnabuasdi. Le pain que ’on cuit est cette
fois de trés grande dimension. Ensuite «aprés sa cuisson, on prépare le b3 db«6
des félicitations avec les douceurs du nouvel an. Dans un panier 330@m on
emballait ce qui était nécessaire au b5&db qu’on avait auparavant disposé
au début du bmdbs ou nouvel an. Ensuite, on emballait la farine du pain de
farine 3stgsmo placée au-dessus d’une table, des fruits dans lesquels on
enfongait des pieces d’argent, un bouquet d’herbe {9® 33>, la jambe droite du
Nouvel-An, unls®s356 d’arag, et tout au sommet on disposait ce qu’on appelait
la sainte table e39libs @odoem, Cette derniére divinité était la table de Phusna-
buasdia g7lbadasbeosl #adamo de petite ou de moyenne dimension et en
forme de croix.»" Tel est I'intervention du dieu svane pour le 31 décembre, en
connexion évidente avec le Nouvel An. Au nouvel an méme, V. Bardavelidze
a rejeté la deuxieéme partie du récit d’Oniani en 1917: «Le matin du Zomkha i
Paube a lieu le dp43bo. Il pendait préparé sur le dos du panier. On allait
chercher le meilleur beeuf et on Pammenait pour les félicitations dans la cour,
puis le méme retournait a la maison et criait 2 la porte d’une voix forte:
go-m-6 dp 306 d9pbogm! Ouvre la porte, bienheureux! De I'intérieur on
répondaitdse gx ez d9wboj® ? Quapportes-tu bienheureux? Le porteur des
souhaits déroulait alors tous les biens qui peuvent favoriser la famille’:

99 99m3s obgdo galibsdasbpos 06, J’apporte d’abord la bonté de Phusnabuasdia
@3bgdse, Jgdse, djwa datsy, croissance, abondance, bonheur et fortune,
3565do bsBzmdo 39390 bagdomo paix des hommes et multiplication du bérail,
mab@am 3obstdz g3t amdo nous avons plénitude de beeufs

mohsgod hsgomTz azst amBo nous avons plénitude de chevaux,
oGO @Mz de vaches et de veaux,

bzt mabzse de porces et de moutons,

6 >AlgbSe gmbosh dpllisTod, madby 535356 momadbe F9do 6063y Apcens Ouians
u3b Cacama, Cpanckie Tekcrel Ha JIamkoms HapBuin, Petrograd 1917, p. 15-17.

7 BARDAVELIDZE, op. cit., p. 108-11 et p. 164-167.

Ibid., p. 110.

9 BARDAVELIDZE, p. 164-165, en svane et en géorgien. Il y a de légéres variantes entre les
différentes éditions.

ce



104 van Esbroeck

obdom bads@ g, mopxmos]dy de poules et d’oies a foison,

OO Joh 3z, MdHIO dodams, le grenier est plein de nouvelles entrées.
30b@mbst amda do 39093

dotsb gm'do 3935093, 39356 @F069m By le célier plein d’amphores, les amphores de vin,
bobpyg mgo@dy, adagh dog bebgemds, le coffre plein d’argent, et tout autre bien.
go-m-6 3o 356 63;359{‘361! Ouvre laporte, bienheureux!

Il n’entre pas dans mon intention d’ajouter ci-aprés les autres invocations, ol
le nom du dieu est toujours associé au nouvel an. Le couplet dialogué noté par
Saso Lobzanidze en 1934 se rapproche fort du petit texte ci-dessus et donne
aussi en premier lieu le nom du dieu'®. Les trois témoignages de Simon Gasviani
en 1935 ont ceci de particulier, que le premier d’entre eux est placé le 4
décembre 2 la sainte-Barbe''. Mais I'informateur ajoute aussitdt que la sainte-
Barbe est considérée comme nouvel-An a Kala. Il écrit qu’en ce jour une
partie s’adresse a Lemzir, que nous avons déja rencontré aupres de Bessarion
NiZzaradze, et I'autre a 65 mgdbo®l, Gmdgemor galbsdagslwosls Labgen'byg
0gm, a saint Lemzir, qui survient sous le nom de Phusnabuasdia. Les deux
autres temps de 'année ou Gasviani nous informe sont la période du 25
décembre au 31 décembre 2561bgbligs ou I'entre-deux-fétes, ou ils cite deux
prieres 3 Phusnabuasdia”, et enfin le 31 décembre méme, ot il rapporte la
tablette en forme de croix en ’honneur de Phusnabuasdia”. Avec cette derniére
mention se termine tout ce que I’on a publié sur «le grand dieu svane».

De cette série des témoignages, il résulte que saint Buasdia doit étre placé
plus particulierement le 31 décembre. Ce n’est qu’en 1946 que Korneli KEkE-
LIDZE était parvenu a éditer le deuxieme tome de ses Kimenti ou textes originaux
de I'hagiographie. Or on y lit la Passion de saint Boa d’Hiérapolis de Phrygie',
texte complet sur un saint martyr de 'époque d’Aurélien qui était fété le 31
décembre, parfois le 30, et qui a ce titre a joui d’un hymne liturgique que K.
Kekelidze a également édité beaucoup plus tard en 1962°. De son c6té les
calendriers qu’a compilés Jean Zosime au Xe siecle, mentionnent également
saint Boa aux mémes dates™®. Il y a donc trés peu de chances que Phusnabuasdia
soit autre chose que saint Boa, muni d’un datif géorgien en -s et d’un gérondif
svane en -d. Le saint en question est en effet trés clairement rapporté dans sa

10 Id., p. 168,

11 Bl il

12 1d, p.72-73.

13 1d, p. 103.

14 K. KEKELIDZE, 309360, t. 2 (Tbilissi 1946), p. 38-50.

15 K. KEKELIDZE, g$ogmgbe dggmo gadagme modghogamol ab@mmoowsb, t. (Thilissi
1962), p. 41-47.

16 G. GARITTE, Le calendrier palestino-géorgien du Sinaiticus 34, Bruxelles 1958, p. 113.



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d’Hiérapolis 105

passion comme portant le nom du Beeuf, dont il devient le patron spécial
apres sa Passion, ainsi que celui des troupeaux, particulierement des moutons.

De cet état de choses, il résulte que les rapports ethnologiques de Svanétie
posent une question tout-a-fait différente de celle qui a été suggérée par V.
Bardavelidze, lorsqu’elle supposait un Dieu du firmament. En fait, le souvenir
de saint Boa au seuil du Nouvel an oblige a poser la question de "'amnésie
collective du christianisme dans les montagnes svanes: quand les usages du
calendrier liturgique chrétien ont-ils cessé d’étre pergus comme tels en Svanétie?
En effet, le témoignage de Bessarion NiZaradze montre qu’au dernier siécle
déja les gens n’étaient plus conscients de transmettre la mémoire d’un saint
chrétien. Le premier élément de réponse est ostensiblement la date des manu-
scrits. Le codex Iviron 8 qui contient la Passion de saint Boa, est un codex
dont la structure trés exceptionnelle réunit une demi-année arménienne dont
les pieces sont traduites en géorgien a une demi-année géorgienne. Tenant
compte de I'année vague arménienne, on peut admettre que cette conjonction
date de 960 environ". Le ménée de Dumbarton Oaks a été écrit par Jean
Dvali au monastere de Sainte-Croix a Jérusalem vers le milieu du XlIe siecle'.
Quant au calendrier de Jean Zosime, il compile quatre sources au Xe siecle.
Mais tous les calendriers et synaxaires ultérieurs ne mentionnent plus saint
Boa. Le saint et sa Passion a été victime de la rebyzantinisation de la liturgie
géorgienne a I’époque d’Arsene Iqaltoeli; c’est donc i partir de 1a qu’une
amnésie périférique a pu s’installer en Svanétie. Beaucoup plus délicate 2 manier
est la date de 'implantation du calendrier ancien, dont les attaches avec Jérusalem
sont patentes. Il faut pour cela prendre en considération d’autres paralleles
liturgiques: I'importance de I’Athenagoba dans le cycle populaire svane, et
I’apparition d’une féte de Basile et Grégoire au ler janvier. Ces éléments sont
déja beaucoup plus anciens et datent d’une époque ot les Arméniens possédaient
des éléments paralleles, c’est a dire avant 519",

En proposant une date aussi ancienne, on justifie I'intensité de 'implantation
préservée dans les usages populaires par une pérode de cinq a six siecles de
célébration consciente. Cependant, K. Kekelidze, commentant le Martyre de
saint Boa, croyait avoir affaire 4 une Passion provoquée par les remous ico-

17 M. VAN ESBROECK, Les plus anciens homéliaires géorgiens, Louvain-la-Neuve 1975,
p. 11-14,

18 G. GARITTE, Le ménée géorgien de Dumbarton Oaks, dams Le Muséon, t. 77 (1964), p. 50.
K. KEKELIDZE,"(‘JGBME}D 5)3;905(300 doﬁm"ﬂ@n 30850166:;:30"3@0 m'ﬂaﬁnbo, dans Etiudebi,
t. 8 (Thilisi 1962) , p. 20-23 (cité ci-dessus note 149).

19 M. VAN ESBROECK, Les plus anciens homéliaires, p. 331-335. GARITTE, Calendrier, p. 122
signale Basile de Néocésarée (donc avec Grégoire) dans ’hymnaire $-425 de Michel Modrekili,
et BARDAVELIDZE signale au ler janvier Basile et Grégoire conjoints, p. 191.



106 van Esbroeck

noclastes de 724 sous Léon I1T°°. Une telle opinion apparait aujourd’hui moins
évidente. La quasi totalité des dossiers hagiographiques grecs des victimes de
I’Iconoclasme a un rapport direct avec le Monastere des Studites. Le contenu
du Martyre de saint Boa ne justifie absolument pas cette appartenance. Il y a
par ailleurs deux autres éléments qui plaident en faveur d’une authenticité
relative du dossier: le parallélisme du dossier de saint Zoticos 'orphanotrophe
d’une part, et quelques inscriptions honorifiques d’Hiérapolis Pamukkale de
Iautre. C’est a cette petite démonstration que nous voudrions encore nous
livrer.

Que le texte géorgien dérive du grec a déja été montré par K. Kekelidze. Le
titre de la piece est [sdgdse fdowols dmsabo Juggsbslis dm@gommals
Joemadbs 0odadmeolisbs: Martyre du saint martyr Boa au pays des Maniagues
(ou des Phrygiens?) dans la ville d’Hierapolis, si on admet comme dans la
Passion de Pionius &v tfj &mapyia td@v ®ouyiov’, on trouve le parallele le
plus vraisemblable pour «éparchie des Borgili», le nom signifiant d’abord en
géorgien les «déments», mais demeurant en méme temps trés proche des
«Phrygiens». On placera donc Hierapolis en Phrygie ou dans le pays des
Montanistes, comme I’entendait KEKELIDZE. On peut résumer la légende de la
maniere suivante: Saint Boa, homme juste et pieux, saint et pacifique, naquit
de parents trés fortunés, qui 'appelerent Boa et I'éduquérent de maniere raffinée.
Apres avoir hérité a la mort de ses parents, il entend comme Antoine, la
parole de ’Evangile au cours de la liturgie: «Qui ne renonce i ses biens n’est
pas digne de moi!» Il distribue son patrimoine aux pauvres et se met 2 soigner
orphelins, affamés et infirmes. Entendant une autre fois la parole de Paul:
«Qui me séparera de la charité du Christ?», il se prend a désirer le martyre.
Apres le décret d’Aurélien, le gouverneur des «Borgili» Secundus ou b 396@me)
communique aux habitants le décret impérial. Loin de fuir comme les autres,
saint Boa s’offre aux enquéteurs. Dans le dialogue classique des Passions, on
notera la phrase de I'inquisiteur: Tu as beau étre un homme, on t’a donné le
nom d’un animal, et Boa de rétorquer: Le nom ne fait pas ’homme, mais le
genre de vie. Et le juge de dire: En vérité ton nom est Boa, car tu as I'entétement
de I'animal! Au moment ot Boa se réfere au Christ, le gouverneur observe
qu’il est mort depuis 240 ans. Condamné a étre brilé, Boa accepte avec joie la
sentence. Apres sa priere finale, une voix venue du ciel déclare: «Viens, serviteur
bon et fidéle, entre dans la joie du royaume. Ot que ce soit que 'on invoquera
ton nom, de tes ossements jaillira la guérison de ’homme et de I’animal» Les
chrétiens édifierent un Martyrion sur I'endroit du bicher appelé désormais

20 KEKELIDZE, jodgbo II, p. 42.
21 Acta Abercii, ed. TH. NISSEN (Leipzig 1912), p. 3 et p. 59, ou encore auprés de saint
Tryphon, dans Acta Sanctorum, Novembris t. 4 (Bruxelles 1925), p. 323, numéro 18.



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d’Hiérapolis 107

Pyramis. Ceci eut lieu sous le regne d’Aurélien, sous le gouverneur Secundus,
dans I'Eparchie Lad@dbadgmls des «Borgili», dans la cité d’Hiérapolis, le
trente décembre.

On voit que la protection du bétail est directement associé i la Passion de
Boa d’Hiérapolis. Le comput de la Passion du Christ est celui véhiculé par la
Chronique Paschale, et les apocryphes du cycle d’Abgar et de la Croix, qui
avaient pignon sur rue a Jérusalem au Ve siécle”. Le calendrier de Jean Zosime
écrit au 31 décembre: Lo 3bgbgdgemo Fdowols dmiselo s bm@ozmbolo
mdbmmms IbGpgmolise Mémoire de saint Boa et Zotikos 'orphanotrophe.
Assurément, Jean Zosime utilise plusieurs sources, celle de Jérusalem lui ayant
sans doute apporté Boa. Zotikos I"orphanotrophe est , de son c6té bien connu
dans le monde byzantin. sa Passion a été publiée par M. Aubineau™. Il s’agit
d’une légende locale de Constantinople, notoirement fabuleuse, oti le Patron
du célebre Orphelinat de Constantinople se voit condamner par I'empereur
Constance I1, a étre trainé par des chevaux dans les rues de la capitale, et ainsi
déchiqueté. Le texte dit explicitement que Zotikos était de I’Ancienne Rome,
et a participé a la fondation de Constantinople. L’invraisemblance du dossier
éclate aux yeux. Le probleme est de savoir pourquoi on a voulu 2 tout prix
faire du fondateur de I'orphelinat un martyre, chose notoirement inutile 2
I’époque de Constance II. Ce n’est qu’a une époque ot le semi-arianisme du
prédécesseur de Julien I’Apostat était absolument rejeté qu’une telle fiction
peut avoir été élaborée, sans doute i I’époque de ’hénotique, ot 'exacerbation
monophysite tendait a voir I’arianisme jusque dans les rangs des orthodoxes.

On nous dira évidemment: pourquoi analyser ici un récit constantinopolitain,
largement remanié a 'occasion des reconstructions de I"orphelinat, alors que
la Passion géorgienne de saint Boa est un dossier entierement différent. La
raison en est exclusivement épigraphique. Dans les ruines d’Hiérapolis de
Phrygie, sur le Lykos, on retira entre 1881 et 1883 au Musée de I’école évangé-
lique de Smyrne une table de marbre blanc de 156 sur 63 cm., portant I'inscription
suivante’:

H ZEMNOTATH EPI'AZIA TQN EPIOIIAYTQN
TIB KA ZQTIKON BOA TON I[TPQTON ...ON
KAI ®IAOTIMON A'RNOGETHN KAITPAMATEA

22 M.VAN ESBROECK, L’opuscule «sur la Croix» d’Alexandre de Chypre et sa version géorgienne,
dans Bedi Kartlisa, t. 37 (1979), p. 114.

23 M. AUBINEAU, Zoticos de Constantinople, nourricier des pauvres et serviteur des lépreux,
dans Analecta Bollandiana, t.93 (1975), p. 67-108, avec une solide étude du contexte.

24 Movaoeiov xai fiiobixn g Edayyehinic Zyohg, t 5 (Smyrne 1885), p. 79, numéro
vl



108 van Esbroeck

NAQN TON EN AXIA KAI ITTPEEZEBEYTHN

ENAOZON KAI APXIEPEA EYEPITETHN THX

ITATPIAOZ ITPONOZHANTQN THZ ANAZTAZEQS

TQN ITEPI MAP AYP ATTOAAQNION AIZ ITYAQNA

KAI MAP AYP AMMIANON AMMIANOY AIZ TOY
FAYKQNOZ AYPHAIANOY EPMIIITIOY ... POYNTIANQN

La trés respectable corporation des laveurs de laine (honore?)

Tiberius Clandius Zotikos Boa, le premier (organisatenr?) et

créateur de jeux et comptable des temples d’Asie, délégué insigne

et grand prétre, bienfaitenr de la Patrie; ont veillé 4 Iérection (de la stele)
les familiers de Marcus Aurelius Apollonius, petit-fils de Pylonas et Marcus
Aurelius Ammianus petit-fils de Glycon Aurélien Hermippe.

Isolée, cette inscription n’aurait pas trop de signification. Mais une autre in-
scription, ot 'espace mutilé invite a restituer BOA aprés ZOTIKON concerne
les ITopguooPagol ou corporation des Teinturiers en pourpre”. De celle-ci
une autre inscription montre qu’il fétaient la féte des Azymes™. Il n’y a donc
guere de doute que Zotikos Boa fut au moins de religion juive. Mais comme
I’on sait par ailleurs que les chrétiens étaient déja nombreux a Hiérapolis du
temps de Papias”, il y a vraiment lieu de se demander si ces inscriptions ne
sont pas volontairement cryptochrétiennes, comme c’est le cas dans la fameuse
incription de I’autre Hiérapolis, celle d’Abercius™, Nous ne pouvons nous
étendre ici sur cet aspect du dossier, qui inclut I'interprétation des incriptions
d’Asie mineure. Observons toutefois que le nom de Boa ou Bous est extréme-
ment rare. Il fut porté cependant par la mére de Philetairos de Pergame (278-275
avant ].-C.)”. En outre, une épitaphe d’une jeune Laodicéenne d’Asie mineure
montre que I"épithete ne soulevait pas d’objection esthétique™:

dog yaplev e 2odouov 1to

TEOcWTOV dppata 8°Hote foog
a quoi on peut encore joindre le fameux épithete homérique Nhavxdmig *A0Yv.

25 C. HUMANN, C. CIBORIUS, W. JUDEICH und F. WINTER, Alterthiimer von Hierapolis,
dans Jahrbuch des Kais. deutschen archiologischen Instituts, 4), Berlin 1898, p. 87, inscr. 40
et41.

26 Ibid., p. 174, incript. 212,

27 EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique, III, 36. ED. SCHWARTZ (Leipzig 1903),
p. 274,

28 W. M. CALDER, The epitaph of Avircius Marcellus, dans Journal of Roman Studies, t. 29
(1929), p. 13 4.

29 D. MAGIE. Roman Rule in Asia Minor, Princeton 190, p.4.

30 W.M. CALDER, Monumenta Asiae Minoris Antiqua, t. 1 (Londres 1928), p. 124, inscr. 234 i
Laodicea Combusta.



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d’Hiérapolis 109

Il y a enfin a Hierapolis Pamukkale au-dessus de la ville un Martyrion
octogonal assez vaste dont la destination n’a guere été éclaircie. Les archéologues
d’il y a une trentaine d’années le considéraient comme un octogone”. Les
travaux ultérieurs font ressortir un plan parfaitement carré, assez vaste pour
contenir I'affluence des troupeaux et des éleveurs des moutons qui devaient
fournir la laine aux célebres eaux de Pamukkale. Il n’y a pas longtemps, les
éditeurs des Actes grecs de saint Philippe se sont plus largement attaché a
revendiquer le bitiment pour I'apdtre Philippe”. Mais celui-ci possede déja
une basilique au centre de I’ancienne Hiérapolis. En dehors des Actes grecs
qui ne le mentionnent pas explicitement, il n’existe pas le moindre indice pour
attribuer le batiment isolé sur la hauteur a I’apétre Philippe. Au surplus, si le
but de ce culte a été d’atténuer les tendances montanistes des Actes en les
remplagant par un culte local approprié a I’élevage pour la laine, il y a tout lieu
de croire qu’il a supplanté au IVe-Ve siécles quelque chose qui le précédait,
mais slirement pas en se rattachant aux Actes de Philippe, dont la tendance
montaniste est si manifeste. Le modele grec perdu de la Passion géorgienne de
saint Boa a connu un bitiment qui devait répondre aux criteres archéologiques
de l'octogone d’Hiérapolis. Ceci montre bien que la Passion est tardive par
rapport a 'origine du culte. Cet édifice autant que le texte de la Passion n’ont
pu voir le jour avant la paix constantinienne. Mais le premier nommé Zotikos,
«de I'ancienne Rome» chronologiquement, qui s’est occupé des orphelins et
des pauvres, et est a origine de ’Orphanotrophe le plus célebre de Con-
stantinople, s’est vu échafauder un culte local ot il figure comme victime de
Constance II a Contantinople.

Nous arrétons ici notre enquéte. C’est a cet ancien martyr que le dieu svane
Phusnabuasdia doit toute son origine, et sa puissance a protéger les troupeaux
ne s’est que trop facilement amalgamé aux fétes du nouvel an dans les coutumes
populaires svanes. Nous ne savons pas dans quelle mesure une démonstration
paralléle serait possible pour saint Georges, dont la féte du 10 novembre au
Caucase a manifestement une origine paienne antérieure”. Mais dans le cas de
sainte Barbe, dont V. Bardavalidze a formé une monographie entiere en 1941
avec sous-titre allemand cette fois Aus der Geschichte des dltesten Glaubens-

31 P. VERZONE, Le chiese di Hierapolis in Asia Minora, dans Cahiers archéologiques, t. 7
(1956), p. 38, 47-48 et A. GRABAR, Martyrium, Paris 1946, p. 613, fig. 82.

32 E AMSLER, Acta Philippi. Commentarius. Turnhout 1999, p. 541-545. (CC, Series Apocry-
phorum 12).

33 M. VAN ESBROECK, Les Ctinka, les Xrafstras et Loki, dans C. PARIS, Caucasologie et
Mythologie Comparée, Paris 1992, p. 118-119.



110 van Esbroeck

bekenntnisses der Georgier. (Die Gottheit Barbar-Babar)', nous pouvons étre
assuré que le nom n’est initalement que celui de la «barbare» qui devient
«chrétienne». Le démontre le parallélisme des Passions de Barbe et Christine,
histoire de la Conversion de la fille du roi au christianisme, sans passer par le
judaisme comme le montre les nombreux paralléles avec le midrash juif qu’est
le roman de Joseph et Aseneth, histoire de la conversion de I’égyptienne
Aseneth au Dieu de Joseph.

Nous sommes conscients de ne soulever ici que le bord d’un dossier plus
vaste, ot le folklore de Svanétie gagnerait a ne pas étre séparé d’une longue et
trés ancienne pratique du christianisme. Ces témoignages littéraires primitifs
sont aussi vieux sinon plus que les fresques conservées parfois et renouvelées
dans leurs églises séculaires.

Voici maintenant la traduction de la Passion de saint Boa de Hiérapolis.
Nous gardons la division en chapitres qui est celle de K. Kekelidze.

Mois de décembre. Le 30.
Martyre de saint Boa dans la terre des Phrygiens dans la ville de Hierapols.

1. Ce bienheureux Boa fut un homme juste, servant Dieu et craignant Dieu, et
il vivait dans la sainteté. Il était pacifique et tranquille et se comportait avec
humilité. 1l était orné de toutes les bonnes ceuvres et rempli de la grice de
’Esprit-Saint. Il avait ’habitude de jetiner tous les jours et priait continuelle-
ment. Et il pratiqua la pureté depuis son enfance jusqu’a I’age mir. Il était fils
de nobles et il avait comme pére et mere les gens les plus en vue de la ville, des
personnes trés riches et des chrétiens convaincus qui craignaient Dieu, et dont
ce saint nacquit. Et on lui donna le nom de Boa. Ses parents I’éleverent avec
beaucoup de tendresse et lui enseignerent la connaissance de Dieu a partir de
la sainte Ecriture. Son occupation était de se rendre a Iéglise et d’écouter les
paroles de I’évangile et des apotres.

2. Aprés quelques temps, ses parents décéderent, et ils laisserent leurs avoirs
au bienheureux Boa, une fortune considérable. Un jour, il s’était rendu a
I’église et il entendit la parole de I'évangile qui dit: «Celui qui ne renonce pas a
tous les biens de ce monde et ne prends pas sa croix et me suit, celui-la n’est
pas digne de moi» (Matth. 10, 38). Alors il partagea aux pauvres tous les biens
que ses parents lui avaient laissés”. Ses parents croyaient qu’il allait vivre

34 V. BARDABELIDZE, Jstaggmoms dggemgbo Lod{dnbmgdol ob@mmoowmsb (Qsmaaba
bdatrdati-dada), Thilissi 1941,

35 Cette entrée en matiere reléve évidemment de la Vie de saint Antoine, premier modele du
genre.



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d"Hiérapolis A

comme les autres hommes et qu’il travaillerait pour les choses du monde, et ils
ne savaient pas quelle dimension il atteindrait. Quand le temps se fut écoulé, il
atteignit I’age d’homme et la plénitude de la sagesse, et il témoignait d’une
humilité exceptionnelle. En effet, il ne vivait pas selon la nature et les usages
des hommes, mais par sa bonne conduite il manifestait ses ceuvres faites d’équi-
libre et de droiture spirituelles, et par ses moeurs il ressemblait aux anges et
avait vaincu ’humaine nature. Il avait une vie de sagesse non terrestre mais
céleste. Il méprisait le monde et tout ce qui s’y trouve. Il se hitait d’acquérir
seulement la richesse du ciel et les biens éternels, et partageant les biens paternels
aux orphelins™, aux affamés et aux malades, et laissa s’envoler la fortune qu’il
possédait. Tl retint un petit rien qu’il utilisait de jour en jour pour la nourriture.
Et il s’estimait coupable s’il efit possédé davantage, et méme cela il le donnait a
d’autres. Il s’interdit toutes les ceuvres de ce monde et s’offrait continuellement
3 Dieu dans action de grice, la demande et la priere. Et il croissait en sagesse
et se hatait de maniére exceptionnelle vers la mort qui donne 'immortalité et
vers tout ce qu’il convenait de faire pour elle par la volonté de Dieu.

3. Et de nouveau il se rendit a ’église et entendit la parole de I'apotre Paul:
«Qu’est-ce qui me séparera de 'amour du Christ, I’épreuve ou 'oppression, la
persécution ou I'épée?» (Rom 8, 36). Désormais il réfléchit et se prit d’amour
pour une mort de martyr pour le nom du Christ, et pour livrer de suite son
corps au supplice, car quelque supplice que les athées lui infligent, ils les
supporterait avec joie, afin de devenir digne de la couronne avec les saints
martyrs. Ainsi, il se mit i se préparer  supporter et endurer tous les supplices.

4. Or en ce temps-la 'impie Aurélien” prit le pouvoir dans "empire des
Romains. Du fait que le tentateur de la cruauté, le démon maléfique I"avait
élevé au pouvoir, il donna 'ordre suivant: «Que tous ceux qui se trouvent
sous mon pouvoir et qui se sont trouvés étre chrétiens, soient emmenés pour
offrir aux idoles. S’ils n’obéissent pas, qu’ils soient anéantis!» Et il écrivit a
tous les gouverneurs et fondés de pouvoir: «Faites la recherche touchant les
chrétiens avec le plus grand soin, et forcez-les a sacrifier aux dieux! §’il en est
quelques-uns qui n’obéiraient pas a 'ordre de mon autorité, nous leur ordon-
nons d’étre conduits aux supplices, et d’étre privés de cette vie et que leurs
biens soient confisqués!»

5. En ce temps-l3, il y eut un gouverneur dans la terre des Phrygiens dans la

36 1l n’y avait pas de raison particuliére de commencer ici par les «orphelins». Ce détail plaide
pour la parenté avec Zotikos de 'orphanotrophe.

37 Aurélien regne de 270 2 275. Le culte de Sol Invictus, lié au mythriacisme de armée, prit son
éssor sous son regne. Cf. G. HALSBERGHE, The Cult of Sol Invictus, Leiden 1972,
p. 130-171. On remarquera que le gentilice Aurelianus est extrémement fréquent dans les
inscriptions d’Hiérapolis, témoignant d’une extension du droit de cité romain.



112 van Esbroeck

ville d’Hiérapolis dont le nom était Secundus (bsgbpme). Il requt 'ordre de
’empereur impie et aussitdt il s’en alla dans les villes et les villages qui éraient
sous sa juridiction et fit chercher les chrétiens avec le plus grand soin pour
qu’ils sacrifient de force aux idoles inanimées. Quand il arriva dans la ville
d’Hiérapolis et demanda: «Y a-t-il ici des chrétiens?», il sut par ses habitants
que «Il y en a beaucoup ici, qui vont aux liturgies des chrétiens». Il ordonna
alors de proclamer clairement 'ordre de ’empereur et ’extermination des
chrétiens par la mort. S’ils n’obéissaient pas a I'ordre de I’empereur, il seraient
livrés a I’exécution finale et leurs biens confisqués. Et ceux qui nieraient qu’ils
aient été chrétiens et qui adoreraient les idoles, et offriraient aux dieux des
paiens, ceux-la seraient sauvés et seraient dignes d’honneurs et de subsides
impériaux. C’est pourquoi il y eut dans la ville un tumulte énorme a cause de
la recherche assidue des chrétiens. Quelques-uns d’entre eux se cacherent,
d’autres prirent la fuite et d’autres s’inclinerent devant le culte des idoles a la
vue d’une mort cruelle. Au contraire, le bienheureux Boa s’échauffait encore
davantage pour I"amour de Dieu, et il se riait de I’arrogance des athées. Il ne se
cacha pas, et ne prit pas la fuite par peur de la colére du gouverneur des
athées. Mais au contraire il se réjouit et rendit grices, car il se comportait
résolument dans la ville avec grand amour et espérance. Avec empressement il
se hitait a la rencontre de la mort du martyre, car il aimait aller chez son
maitre, ol se trouvent préparés par le Christ les trésors de la vie éternelle et
assuré le repos des saints martyrs revétus des stigmates de la souffrance.

6. Et quand il saisirent le bienheureux, il le trainerent en face du gouverneur
pour P'interrogatoire et les supplices. Le juge demanda et dit: «Quel est ton
nom?» Le bienheureux Boa répondit: «<Mon premier nom respectable est le
christianisme, mais il a été appelé par mes parents Boa » Le gouverneur répondit
et dit: «De par la nature tu es un homme, mais on t’a appelé du nom d’un
animal privé de raison!» Saint Boa répondit: «<L’homme ne vit pas seulement
par son nom humain, mais aussi par sa victoire sur la chair, sa foi, sa serviabilité
pour le bien et sa pensée sans détour!» Le gouverneur lui dit: <Et to1 a quelle
foi te dédies-tu?» Saint Boa répondit et dit: «Au Christ, fils unique de Dieu,
sauveur de ceux qui souffrent pour luil» Le gouverneur lui dit: «S1 jusqu’a
maintenant tu es chrétien, désormais ni les décrets ni les ordres de I’ Autocrator
ne t'y contraignent, mais bien 2 ce que tu ne t'appelles plus par le christianisme.
Tous ceux qui dans son empire se trouvent étre chrétiens devront offrir aux
dieux et leur sacrifier, comme I’Autocrator lui-méme les adore!» Saint Boa
répondit et dit: «L’Autocrator lui-méme est aussi un homme mortel et ne
possede la gloire sur terre que peu de temps. Celui qui de sa propre volonté
écoute son athéisme, il sera obligé d’étre pris et d’apporter I'offrande aux
dieux. Mais moi je suis chrétien de par la volonté de Dieu, de par la loi et le



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d"Hiérapolis 113

droit du Dieu véritable et j’adore son fils unique, Jésus Christ, qui est venu
dans le monde pour sauver la race humaine, et son Esprit saint. C’est comme
cela que j’ai regu le baptéme, que je crois et que jespere!> Le juge répondit et
dit: «C’est avec justesse qu’on t’a appelé Boa. Comme je vois, tu as I'intelligence
d’un animal rétif et son inconvenance!» Le bienheureux Boa répondit et dit:
«Bien qu’on m’appelle d’'un nom d’animal, je ne suis pas un animal, au point
que je ne connaitrais pas mon créateur et que j’adore des idoles sourdes et
inanimées comme vous autres les paiens! Mais dés mon enfance j’a1 été instruit
dans le christianisme, et c’est en lui que je me suis fortifié tous les jours de ma
vie, et je connais Dieu créateur de toutes choses!» Le juge lui dit: «Certains
ménent une vie tronquée, amoindrie et affligée: sont-ce les paiens qui adorent
les dieux ou les chrétiens qui adorent le Christ crucifié?» Saint Boa répondit:
«Si tu veux savoir en vérité et apprendre en réalité lesquels se trompent et
lequels sont ceux qui suivent le chemin de la vérité, délaisse d’abord la malfaisance
et la révolte de I’athéisme, et ainsi viens i expérimenter ce qui a été accompli
par le Christ et quels sont les ceuvres de tes dieux. Et par cette expérience tu
éprouveras des deux cotés la force et les ceuvres, et ainsi tu verras la force de
Dieu. Ce n’est pas une expérience faite au nom d’un chacun, mais la force et
Pceuvre de la pensée de chacun apparaitra.» Le gouverneur lui dit: «J’ai entendu
de chez les philosophes grecs que les dieux ont tout crée: Zeus (bygl) est le
Seigneur du ciel, Poseidon (3mépmbmbls) possede les limites des océans et
enfin Pluton (3goem@mbobls) domine les enfers.» Saint Boa lui répondit et dit:
«Il ne faut pas préter oreille aux paiens. Maintenant écoute-moi, car nous
nous abstenons d’analyser la doctrine des paiens, nous ne prenons pas une
telle impiété en considération, mais nous savons en outre que de telles choses
sont une perdition et une erreur des paiens, car ce sont des hommes insensés
qui ont fondé I'adoration des idoles. Or, le Christ est completement antérieur
3 la création du ciel et de la terre, de la mer et de la lumiére du soleil et de la
lune, des étoiles et des hommes. 1l est inséparable de son Pere. Et il n’y a rien
de tout ce qui a été fait soit dans le ciel soit sur terre qui n’ait été fait par le
Christ, que ce soit visible ou invisible, tout a été fait par lui et sans lui rien n’a
éxé fait (Ju 1, 3)».

7. Le juge lui dit: «J’ai entendu que le Christ est apparu dans le monde 1l y a
deux cent quarante ans”, et toi comment affirmes-tu que le Christ a fait tout
sur terre et dans la mer?» Saint Boa répondit: «Il en est ainsi comme tu le dis.
Il y a deux cent quarante ans, il est apparu au monde et il a circulé parmi les
hommes (Bar 3, 38) ce n’est pas un mensonge, mais la vérité ce que tu as dit!

38 Les dates n’ont guére d’importance absolue dans I'hagiographie. Observons toutefois que
P’apparition au monde peut étre prise des la vie publique de Jésus, ce qui donnerait de fait 270
et convient au régne d’Aurélien.



114 van Esbroeck

Car il était avant tous les siecles et il est. A cause de la quantité de 'iniquité et
de la mesure si grande de leur révolte insensée, il n’a pas de nouveau détruit le
monde par le déluge des eaux comme aux temps de Noé, ni n’a comme aux
temps de Loth envoyé les eaux ameéres aux Sodomites et que la terre devienne
incultivable sous le ciel; a cause de cela, Dieu a envoyé son Fils unique dans le
monde et il est apparu sur la terre dans la chair, et il a révélé aux hommes la
vie et la résurrection. Ainsi il convenait que le sauveur advienne dans le monde
de la part du Pere, car il a pris chair de la sainte Theotokos et toujours vierge
Marie, il a été baptisé par Jean dans Jourdain saint. Aux yeux des hommes, il a
ressuscité des morts et ouvert les yeux aux aveugles, il a fait courir les boiteux,
il a purifié les lépreux, il a fait entendre les sourds, il a marché sur la mer
commme sur la terre ferme, il a rabroué les vents et les a apaisés, et de cing
pains il en rassasié cinq mille, il a changé I’eau en vin par les miracles et la
force de la divinité. Et il a été spontanément crucifié, il est mort par la chair et
non par la divinité, car la divinité n’est pas passible. Et 'immortel a été enterré
et il est ressuscité le troisieme jour, il a fréquenté les apotres, et les a convaincus
qu’il est vraiment ressuscité d’entre les morts. Apreés tout cela, en leur présence
il est monté aux cieux et s’est assis a la droite de la gloire de Dieu le Pere. Et il
viendra de nouveau dans la gloire avec les anges saints pour sonder ses créatures.
Ceux qui auront cru au Fils unique de Dieu, il leur donnera la vie éternelle,
quant aux désobéissants et aux renégats, il les condamnera au feu de la géhenne.

8. Le juge dit: «<Maintenant cela suffit avec le zéle de ton ame et le plaidoyer
de ta langue. Car quand tu verras devant toi le supplice de la mort, alors tu
licheras malgré toi ton amour et ton bien-aimé. Alors t’apparaitra avec la
présence du feu la mort et tu renieras ce Christ qui est tien!» Saint Boa
répondit: «Par la déficience de ta logique et par la réflexion de tes sornettes tu
es un dommage grave et un détriment pour tout ceux qui t’écoutent, car tu
nous conseille de fuir devant la mort qui vient, et tu t’empresses de nous
condamner a une mort éternelle. Tu nous retiens par la flamme allumée de ce
temps éphémere, et tu fais venir sur nous le feu qui ne s’éteint jamais. C’est
pourquoi ne nourris aucun espoir a notre égard qu’avec la force du Christ tu
nous persuades de délaisser 'amour du Christ, soit que tu nous préches la
mort par le feu, soit que tu fasses venir sur nous par tous les moyens tentés
par I’esprit humain la destruction et 'anéantissement. Nous possédons "amour
du Christ de maniere irréversible, et quant a ton accusation que nous les
chrétiens nous soyons tronqués, et que les paiens vivent dans la richesse et la
puissance, il est écrit qu’une petite souffrance de notre temps éphémere nous
fera un grand poids de gloire (2 Cor 4, 17). Car nous les chrétiens nous
croyons et nous espérons en la sainte Trinité, et nous attendons la vie éternelle
et la gloire sans fin du royaume et de ses biens, que I'ceil de ’homme n’a pas



Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d’Hiérapolis 115

vus, qui ne sont pas montés en son cceur, et que Dieu a préparés pour ceux
qu’ll aime (1 Cor. 2, 3). Ce monde passager nous est une opprobre, mais vous
les paiens, qui jouissez de cette vie et possédez gloire et richesse, vous étes les
plus a plaindre de tous les hommes. Et dans le monde futur sont préparés
pour vous les ténebres de la perdition et le feu inextinguible, les vers qui ne
dorment pas et les supplices qui n’en finissent pas.» Le juge lui dit: «A réfléchir
plus avant, je voudrais te justifier, si seulement tu offres aux dieux et que je te
libérerais. Mais je vois chez toi une réplique et une insubordination, et tu ne
veux pas obéir aux ordres de I’Autocrator 'empereur. Et maintenant je vais
donner 'ordre de te briler par le feu.» Saint Boa répondit: «Il est mieux pour
moi de briler une fois pour le Christ, mon empereur et mon Dieu, et de ne
pas étre livré au chatiment éternel et d’étre condamné au feu inextinguible
avec les démons et les adorateurs des idoles.»

9. Alors des soldats en service saisirent saint Boa et 'entrainerent en dehors
de la ville, et une grande foule de peuple le suivit. Et ils arriverent dans un lieu
rocailleux’ et il rassemblérent des environs une grosse quantité de bois a
briler. Alors ce bienheureux martyr Boa se tint debout vers 'orient , il fléchit
les genoux et leva les mains au ciel, il priait Dieu et dit: «Seigneur Jésus Christ,
Fils du Dieu vivant! Regois cette demande dans cette demeure de I’animal
dénué de raison, comme le juge inique et impie m’en a fait I'injure! Tous ceux
qui feront mémoire du Pére, du Fils et du saint Esprit et de mon nom, celui
du pauvre Boa, donne-leur I'intégrité et la joie, la santé et la gaieté et la
fécondité de leurs terres et I'intégrité et la jouissance de leurs animaux, et
chasse de leur maison par ta miséricorde toute maladie démoniaque et humaine
et toute déficience d’esprit ou de corps, car c’est toi qui sauves ’homme et
’animal (Ps 35. 7), Seigneur, et tu combles ceux que tu connais des biens qui
viennent de toi. Ne te rappelles pas de leur fautes, et la ou sera trouvé une
relique de mes ossements, que I’esprit du mal ne les touche pas, lui qui maltraite
les hommes et les animaux. Je te glorifie, Seigneur, je te loue et je te bénis, car
tu m’as rendu digne de la mort du martyre pour ton saint nom, auquel des
’enfance mon cceur est dévoué. Maintenant Seigneur Jésus Christ, Fils du
Dieu Vivant, écoute-moi, ton pauvre serviteur, et accorde-moi cette demande,
et jette les yeux pour le maintien des mes maisons, car tu es celui qui me
donne 'ombre et en tes mains je délivre mon dme!» Alors on entendit une
voix venant du ciel qui disait: «Viens, Boa, serviteur fidele et intelligent, et
entre dans la joie de ton Seigneur des cieux (Matth, 25, 21), car j’ai accordé
tout ce que tu as demandé, et j’accorderai encore davantage. La ou ton nom

39 L’octogone d’Hierapolis répond parfaitement a cette localisation cependant assez imprécise.



116 van Esbroeck

sera invoqué et la ol sera la relique de tes ossements s’enfuiront de la toute
maladie des hommes et des animaux!»

10. Et quand saint Boa acheva sa priere, on I'apporta a 'endroit aménagé. Et
on plaga saint Boa sur ses pieds et on alluma en-dessous une quantité de
branchage, et la flamme monta vivement jusqu’a achever de briler le saint.
Alors saint Boa traga le signe de la croix sur tous ses membres et rendit I'ame
et la remit aux mains de son créateur, et avec empressement il louait le Christ
Dieu, car il avait été rendu digne de la mort du martyre pour son saint nom. Il
acheva la course, il a gardé la foi, et il a regu la couronne de gloire avec tous les
saints. Et aprés Pextinction du feu et la crémation du saint, tous les chrétiens
qui étaient dans la ville se rassemblerent, ils emportérent les reliques du saint
et bienheureux Boa et les déposeérent a endroit qu’on appelle Pyramis (3¢@a-
bols) et construisirent un martyrium sur les os du saints, dans le regne d’Aurélien
(536 9@0sbmbobls), sous le gouverneur Secundus (bsggbpm@ols), dans
I’éparchie de Phrygie (bm®aogms), dans la cité d'Hierapolis (oa@admgolabs),
au mois de décembre, le 30, et dans le régne sur nous de notre empereur et
Dieu notre sauveur Jésus Christ, a qui revient de la part de tous la gloire,
I’honneur, 'adoration avec le Pére et ’Esprit saint, maintenant et a jamais,
dans les siecles des siecles. Amen.



Gabriele Winkler

Das theologische Formelgut tiber den Schopfer,
das opoovotog, die Inkarnation und Menschwerdung
in den georgischen Troparien des ladgari
im Spiegel der christlich-orientalischen Quellen

Der ladgari' beinhaltet jene nicht-biblischen poetischen Einschiibe, die zu
den Psalmen und biblischen Cantica des sogenannten Kathedraloffiziums und
dem ersten Teil der Eucharistiefeier (d.h. beim Einzug des Bischofs, bei den
Lesungen, usw.) als Refrain gesungen werden. Diese nicht-biblischen poetischen
Einschiibe zu Psalmen (wie Cantica) werden im allgemeinen als »Troparien«
bezeichnet.” Der georgische Begriff »/adgari« (ospgs®0 = »Gedichtnis«) kor-
respondiert dabei sinngemifd mit dem armenischen jfpuumuljmpuwis (»Gedicht-
nis«), mit dem das armenische Lektionar beginnt: 8fpumuwfupwii dnqnifnyh
npp hummpkl <kpnmg>ti ... (»Geddchtnis der Synaxen, die in Jerusalem
abgehalten werden ...«),” wie beide auch, das armenische Lektionar und die

1 Die Transliteration des Armenischen folgt Hiibschmann und Meillet und die des Geor-

gischen lehnt sich an das Armenische an:
1w I 7 7 & q ! n fa o [J [ ln S 1;; & a 7 &
1

CTR DI A N e S e e e S e Sl ol el
0 i ir D n B u y n n o m r g L ifr P Q. oL
vatet  E RR T N T A S TR R R e
5 & 3 © 9 3 b & » o 3 ™ d [ a ™ 3 E) ©
2 EDr i i eu 16 aivin & Ly Sl Gy riSaaig il Tl 5% nas Ohis Db d T
bog 30 @ g N a Bebe L dn R TR ueslhs b S
s t W u priraks & Slebudsil b j C ¢ h h jisuth 25

2 Zur Erliuterung der Terminologie und der Entwicklungsgeschichte dieser nicht-bibli-
schen Einschiibe, die als Refrain zu den biblischen Cantica und Psalmen gesungen werden cf. J.
Mateos, »La psalmodie: ses genres«, in seiner Untersuchung: La célébration de la parole dans
la liturgie byzantine (= OCA 1971), 7-26 (s. dazu auch die weiteren Kap.: »La synaptie et
Porigine des trois antiphones«, 27-45; »Les antiphones ordinaires, leurs refrains, tropaires et
prieres«, 46-61; »Les antiphones spéciaux, I'office des Typica et la procession d’entrée«, 62-90);
E. Metreveli, »Le plus ancien tropologion géorgien«, Bedi Kartlisa 39 (1981), 54-62, hier insbes.:
54. (Dabei handelt es sich um einen Abdruck der franzdsischen Zusammenfassung in der
georg. Ed. des ladgari von 1980); Ch. Hannick, »Byzantinische, altslawische, georgische und
armenische Musik«, im Lexikon des Mittelalters (Miinchen 1980), 1208-1221.

3 Cf. A. Renoux, Le codex arménien Jérusalem 121. 11. Edition comparée du texte et de

OrChr 84 (2000)



118 Winkler

georgische Troparien-Sammlung, zu den wichtigsten Zeugen der Jerusalemer
Liturgie zihlen.

Diese begriffliche Ubereinstimmung in der Bgnennung beim armenischen
wie georgischen Zeugen der Jerusalemer Liturgie kommt nicht von ungefihr,
sondern diirfte auf jener liturgischen Einheit von alttestamentlichen Lesungen,
Psalmen und biblischen Cantica bei diesen Lesungen und den nicht-biblischen
Refrains zu diesen Psalmen und Cantica beruhen. So betont der armenische
Name die Komponente der Lesungen und der georgische die iltesten gesangli-
chen Einschiibe zu den Psalmen wie auch biblischen Cantica, mit denen im
armenischen Lektionar einige Lesungen ausklingen.’

Als 1980 in Tiflis die kritische Edition zum Ujvelesi ladgari (mit einem
ausfiihrlichen Kommentar) von den Wissenschaftlerinnen E. Metreveli, C".
Cankievi und L. Hevsuriani erschien’, erregte sie im Westen umgehend grofies
Interesse, wie z. B. der Uberblick von A. Wade, der zudem eine Ubersetzung
der Inhaltsangabe bietet’, ferner zwei Artikel von P. Jeffery zeigen.” Die Be-
deutung der georgischen Troparien-Sammlung liegt darin, daf} sie nicht nur
Zeugnis von der Jerusalemer Liturgie ablegt, sondern auch die ilteste iiber-
kommene Kollektion der nicht-biblischen Refrains zu den Psalmen und Cantica

deux auntres manuscrits. Introduction, textes, traduction et notes (= PO 36/2 Nr. 168, Turnhout
1971), 210; idem, »Le iadgari géorgien et le Saraknoc arménien<, REA 24 (1993), 89-112, hier:
109.

4 Cf. G. Winkler, »The Armenian Night Office II: The Unit of Psalmody, Canticles, and
Hymns ...«, REA 27 (1983), 471-551; Ch. Renoux, »A propos de G. Winkler, >The Armenian
Night Office II¢ ...«, REA 18 (1984), 593-598 (der dabei die Ansicht vertrat, dafl die biblischen
Cantica nicht gesungen wurden, sondern Teil der Lesungen waren); meine Antwort darauf:
»Nochmals das armenische Nachtoffizium und weitere Anmerkungen zum Myrophorenoffi-
ziume, REA 21 (1988-1989), 501-519; eadem, »Ungeloste Fragen im Zusammenhang mit den
liturgischen Gebriuchen Jerusalems«, Handes Amsorya (1987), 303-315; und das Einschwenken
Ch. Renoux’s auf den bisherigen Konsens, daff die biblischen Cantica von Anfang an gesungen
wurden und sich bereits sehr friih die nicht-biblischen Refrains dazu entwickelt haben: »Le
iadgari géorgien et le Saraknoct arménien, 89-112. Zudem ist zu bedenken, daf der Psalmvortrag
bei den Lesungen in mehreren liturgischen Quellenwie eine Lesung eingeleitet wird; cf. Leeb,
63 (s. dazu Anm. 9).

5 S. dazu auch den deutschsprachigen Uberblick von E. Metreveli, »Die georgischen
Liturgie-Handschriften des 9. und 10. Jahrhunderts und ihre Bedeutung fiir die Erforschung
der byzantinischen Hymnographie«, Zeitschrift der deutschen Morgenlindischen Gesellschaft.
Suppl. 4 (Wiesbaden 1980), 161-169; franzdsische Fassung: »Les manuscrits liturgiques géorgiens
des IX*-X siecles et leur importance pour I'étude de ’hymnographie byzantine«, Bed: Kartlisa
36 (1978), 43-48.

6 Cf. A. Wade, »The Oldest ladgari: the Jerusalem Tropologion, V-VIII c.«, OCP 50
(1984), 451-456.

7 Cf. P. Jeffery, »The Sunday Office of Seventh-Century Jerusalem in the Georgian
Chantbook (iadgari): A Preliminary Reporte, Studia Liturgica 21 (1991), 52-75; »The Earliest
Christian Chant Repertory Recovered: The Georgian Witness to Jerusalem Chante, fournal of
the American Musicological Society 47 (1994), 1-38.



Das theologische Formelgut tiber den Schépfer, das Gpoovotog 119

darstellt. Da sie offensichtlich aus einer Ubersetzung griechischer Troparien
der Jerusalemer Liturgie hervorgegangen ist, diese griechischen Troparien je-
doch nur vereinzelt erhalten geblieben sind, bilden diese georgischen Troparien
eines der wichtigsten Zeugnisse der liturgischen Gebriuche Jerusalems, niher-
hin seines Kathedraloffiziums und des Wortgottesdienstes der Eucharistiefeier.
Ein grofierer Teil dieser Troparien findet sich auch im georgischen Lektionar®
(s. Uberblick auf nichster Seite), die H. Leeb iibersetzt und analysiert hat,
wobei die erstmalige Klirung der georgischen liturgischen Termini technici
besonders hervorzuheben ist.

Bevor wir uns dem theologischen Formelgut im iltesten ladgari zuwenden,
soll noch ein kurzer Uberblick iiber den formalen Aufbau der Troparien im
ladgari gegeben werden, mit dem der armenische Sarakan eine engere Ver-
wandtschaft zeigt, worauf mein geschitzter Kollege Charles Renoux kiirzlich
bereits hingewiesen hat."” Dieser Uberblick iiber den Aufbau des Iadgari er-
leichtert dann die strukturelle Einordnung des zu besprechenden theologischen
Wortbestandes in den einzelnen Troparien.

Fiir die nachfolgende Untersuchung der Aussagen iiber den Schopfer, das
ouoovotog, die Inkarnation und Menschwerdung bieten sich vor allem die
Troparien des Weihnachtsfestes und der Epiphanie an, wozu auch noch die
Troparien der Verkiindigung und im Einzelfall auch die der Hypapante heran-
gezogen werden konnen.

Als Beispiel fiir den strukturellen Aufbau des ladgari wurde das Weih-
nachtsfest gewdhlt. An dieser Stelle sollen auch noch die Parallelen im georgi-
schen Lektionar und die deutsche Ubersetzung von Leeb (soweit sie vorliegt)
mitvermerkt werden. Dieser Uberblick verdeutlicht zudem, dal dem ladgari
der strukturelle Aufbau des georgischen Lektionars zugrunde liegt.

8 Ausgabe von M. Tarchnischvili, Le Grand Lectionnaire de I'Eglise de Jérusalem [V¢-VIIF
siecle] (= CSCO 188-189, script. iher. 9-10, Lowen 1959).

9 Cf. H. Leeb, Die Gesinge im Gemeindegottesdienst von Jerusalem [vom 5. bis 8.
Jabrbundert) (= Wiener Beitrige zur Theologie 28, Wien 1970). S. dazu die wichtige Besprechung
von B. Outtier in Bedi Kartlisa 29-30 (1972), 335-338; auflerdem: G. Winkler, »Uber die
Bedeutung einiger liturgischer Begriffe im georgischen Lektionar und Tadgari sowie im arme-
nischen Ritus«, Studi sull’Oriente Cristiano 4 (= Festschrift fiir E. Metreveli, 2000).

10 Cf. Renoux, »Le iadgari géorgien et le saraknoc® arménienc, 89-112.



120 Winkler

Iadgari'' georg. Lektionar'” Leeb"”

p. 11 Luzernarium am Vorabend

(1) ibakoy'* 227
dasadebeli (= »Stichos«)'®: Ps 66,7

(2) ibakoy

Plsalmuni (= »Prokeimenon«<)'® Ps 22,1
dasadebeli (= »Stichos«): Ps 22,2

alleluja. Ps 79,2

227

N N O OO %)

Die dasadebelni zu Ps 140 (up‘alo tatatqavsa)

p- 12 &hlhog

11
12
13
14
15
16

17
18

19

20

Eucharistie

p'salmuni (= »Prokeimenon«): Ps 2,7 6
dasadebeli (= »Stichos«): Ps 2,8
obit'ay"” (= »Troparion« zum Einzug) 6 44
beltabanisay'® (= »Troparion« nach
Evangelium) 10 106
*sicmidisay’ (= » Troparion« zur 11 122-123
Gabenprozession)

Mitternichtliche Vigil
Die 11 atl. Lesungen mit ihren Pss + Troparien

(1) *dasadebeli (= »Troparion«}20 13 213

Cf. Metreveli, Ujvelesi Iadgari, 11-22.

Die angegebenen Ziffern beziehen sich auf die §§ der Ausgabe von Tarchnischvili.

Die Angaben beziehen sich auf die Seiten der deutschen Ubersetzung von Leeb.

Zur Erliuterung der Terminologie cf. Leeb, 157-158, 275.

Zum psalmuni + dasadebeli cf. Leeb, 50-81, 274 (im georg. Lektionar: dasdebels).

Zum responsorialen Psalmvortrag, d. h. dem p'salmuni + dasadebeli cf. Leeb, 50-81, 226, 228,
274.

Zum Terminus und seiner liturgischen Funktion cf. Leeb, 38-49, 275,

Zur Begriffserklirung cf. Leeb, 99-106, 274-275 (im georg. Lektionar: heltbanisay). Wortl.
bedeutet pelt(a)banisay »zur Hindewaschunge. Jedoch bereits im georg. Lektionar liegt keine
Hindewaschung mehr vor und somit wird das helt{(a)banisay zum Troparion nach dem
Evangelium; cf. Leeb, 100-101, 112; idem, »Die Gesange des Weihnachtsfestes im Gemeinde-
gottesdienst von Jerusalem nach dem georgischen Lektionar<, Liturgisches Jahrbuch 19 (1969),
234-246, hier: 239.

Zum Terminus und seiner liturgischen Funktion cf. Leeb, 113-120, 275. Fiir dieses Troparion
ist die griechische Vorlage bekannt, was durch einen Asterisk gekennzeichnet wurde; cf.
Leeb, 122-123; Metreveli, 648. Fiir die Initien der Troparien fiir Weihnacht konnten die
griechischen Vorlagen gefunden werden (Leeb, 122, 123).

Der griechische Text ist bekannt (gekennzeichnet durch einen Asterisk); cf. Leeb, 213 Anm.
11; Metreveli, 650. Zur antiphonalen Vortragsweise cf. Leeb, 211, 217.



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das dpootoiog 121

p. 13 p'salmuni*' (= »Psalme): 44,1 13
(2) *dasadebeli (= »Troparion«)* 14 214
Plsalmuni: Ps 46,2 14
(3) dasadebeli 15 214
plsalmuni: Ps 49,1 15 [hier Ps 47,2]
(4) dasadebeli 16 214
plsalmunt: Ps 66,2 16
(5) dasadebeli 17 214
plsalmunt. Ps 71,1 17 [hier Ps 71,2]
(6) dasadebeli 18 214-215
p- 14 psalmuni: Ps 84,2 18
(7) dasadebeli 19 215
Plsalmuni: Ps 86,1 19 [hier Ps 86,2]
(8) dasadebeli 20 215
plsalmuni: Ps 88,2 20
(9) dasadebeli 21 215
psalmuni: Ps 109,1 21
(10) dasadebeli 22 215
plsalmuni: Ps 117,1 22
(11) dasadebeli 23 215
p. 15 psalmuni (= »Prokeimenon«): Ps 131,1 23
plsalmuni (= »Prokeimenonc): Ps 131,8 24
dasadebeli (= »Stichos«): Ps 131,1 24
[Hier folgt das Evangelium] 25
Die Troparien 25

zum Kanon der 9 biblischen Cantica

Zum Cant. Ex 15 (ugalobdit'sa)
Zum Cant. Deut 32 (moipilesa)
Zum Cant. 1 Sam 2 (ganmlierdasa)
p. 16 Zum Cant. Hab 3 (up‘alo mesmasa)
Zum Cant. Is 26 (famit'gansa)
p. 17 Zum Cant. Jon 2 (alatqavsa)

21 Cf. Leeb, 208: »Mit dem Wort »p'salmuni« ist in diesem Zusammenhang der Gattungsbegriff
»Psalm« gemeint, und nicht wie beim Psalmengesang vor den Lesungen der Vesper und
Eucharistiefeier ein Psalmvers.« 1

22 Der griechische Text ist bekannt (gekennzeichnet durch einen Asterisk); cf. Leeb, 214 Anm.
12; Metreveli, 647.



122 Winlkler

Zum Cant. Dan 3

[= des Azarias] (kurt‘benlarsa)
arhog
arhog

p. 18 Zum Cant. Dan 3

[= der 3 Jiinglinge] (akurt‘hevdit'sa)
ailog
ahhog

Zum Cant. Magnificat (adidebdit'sa)

p. 19 arhog

Die Troparien zu den Morgenpsalmen 25

Zu Pss 148-150 (ak‘ebdit'sa)

p.20  dhhog

dhhog

p.21 dhhog

»Zum Mittag« (sarrzf:rmc{)23

ohit'ay (= »Troparion«) zum Einzug 26 44

plsalmuni (= »Prokeimenon«): Ps 2,7 und 22,1 26 [hier Ps 2,7]

dasadebeli (= »Stichos«): Ps 22,2 [hier Ps 2,8]

Alleluja: Ps 109,3 und 109,1 29 [hier Ps 109,1]

helt‘abanisay (= »Troparion« nach® 31 106
Evangelium)

p. 22 *sicmidisay (= » Troparion« zur

Gabcnl::rozession)23 31 122-123

Der strukturelle Aufbau des Zadgari fiir Epiphanie gleicht dem von Weihnacht™:

23

24
25

26

— Luzernarium am Vorabend
— Eucharistie (mit Wasserweihe)

Der Iadgari, 21 Z. 12 beginnt mit dem obit‘ay, d. h. dem Troparion zum Einzug; das georgische
Lektionar (Nr. 26) gibt dabei die Auskunft: bsdb@sg (»Zum Mittags). Zum Begriff sambrad
und anderer liturgischer Termini technici cf. Winkler, »Uber die Bedeutung einiger liturgischer
Begriffe«.

Cf. Anm. 18,

Die griechische Vorlage ist bekannt (gekennzeichnet durch einen Asterisk); cf. Leeb, 122-123;
Metreveli, 648.

Hier ist zu prizisicren: So wie die Struktur der Feier von Epiphanie der Oster-Vigil folgt, so
ist auch Weihnacht nach dem Aufbau des Epiphaniefests konzipiert worden. Zur Weihnachts-
feier s. neben Leeb auch G. Peradze und A. Baumstark, »Die Weihnachtsfeier Jerusalems im
siebten Jahrhundert«, OrChr 23 (1927), 310-318; zur Fastenzeit und Karwoche s. neben Leeb
auch noch Th. Kluge und A. Baumstark, »Quadragesima und Karwoche Jerusalems im siebten
Jahrhundert<, OrChr n. S. 5 (1915), 201-233. Weitere griechische Texte wurden z. B. von S.
Janeras entdeckt und notiert, so in seiner grundlegenden Untersuchung: Le Vendredi-Saint
dans la tradition liturgique byzantine. Structure et histoire de ses offices (= Studia Anselmiana.
Analecta Liturgica 12, Rom 1988), 103-105, 340-341, s. zudem 71-74, 91-92, 249.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das dpoovaiog 123

- mitternichtliche Vigil mit den Lesungen und den biblischen Cantica
— Morgenoffizium mit den Pss 148-150
- »Zum Mittag«”".

Bei der theologischen Untersuchung der georgischen Troparien miissen die
griechischen Vorlagen herangezogen werden, um zu tiberpriifen, ob und wie
die georgische Ubersetzung bei den theologisch wichtigen Aussagen vom grie-
chischen Original abweicht, was aufgrund unseres jetzigen Kenntnisstands
der frithen orientalischen Ubertragungen griechischer Vorlagen gewifl zu er-
warten ist. Deshalb sollen die bekannten griechischen Texte in einer Ubersicht
zusammengestellt und bei der Analyse des theologischen Formelguts dann
auch miteinbezogen werden.

Die bekannten griechischen Vorlagen
fiir die Verkiindigung, Weihnacht, Epiphanie und Hypapante

PaR = [Tapaxintixt (Rom 1885)y
MR = Mnvaiov II-1IT (Rom 1889, 1896)

ladgari, 11 7.2 = PaR 381 Z. 40: ®ofepov xal TapddoEov
Verkiindigung (Metreveli, 649; Leeb, 123)

sicmidisay

ladgari, 12 Z. 30 = MR II, 651 Z. 25: Ti 0OL TTQOUEVEYRWUEV
Weihnacht (Metreveli, 648; Leeb, 122-123)

siemidisay

ladgari, 12 Z. 38 =MR 11, 651 Z. 10: To® Kvolov Incot yevvn0évrog
Weihnacht, Vigil (Metreveli, 650; Leeb, 213)

dasadebeli (1)

ladgari, 13Z. 5 = MR 11, 671 Z. 20: Evgoaivecfe Alxaio
Weihnacht, Vigil (Metreveli, 647; Leeb, 214)

dasadebeli (2)

ladgari, 22 7.2 = MR 11, 651 Z. 25: Tl GOL TTQOGEVEYRMUEV
Weihnacht (Metreveli, 648; Leeb, 122-123)

sicmidisay

27 So die wortliche Ubersetzung (ladgari, 56 Z. 12: bsdba), die an dieser Stelle beizubehalten
ist. S. dazu auch G. Garitte, »Un fragment d’évangéliaire géorgien suivant I’ancien rite de
Jérusalem (Cod. Sin. géo. 63)«, Bedi Kartlisa 32 (1974), 73 Nr. 3; sowie die Auskunft des
georg. Lektionars (Nr. 26) zum Weihnachtsfest: ¢f. supra. Zum siomidisay (Troparion zur
Gabenprozession) ist die griechische Vorlage bekannt; cf. Leeb, 122, 123 Anm. 174. Zum
Begriff s. zudem Winkler, »Uber die Bedeutung einiger liturgischer Begriffe« (wie Anm. 9).



124

ladgari, 25 Z. 30
27. Dez., Stephanos
Zu Pss 148-150

ladgari, 27 Z. 2
27. Dez., Stephanos
belt‘abanisay

ladgari, 37 Z. 27
Epiphanie, Vesper
ibakoy

ladgari, 38 7. 14
Epiphanie, Vesper
Zu Ps 140

ladgari, 407.7
Epiphanie
belt‘abanisay

ladgari, 40 Z. 13
Epiphanie
belt‘abanisay

ladgari, 40 Z. 17
Epiphanie
sicmidisay
Iadgari,407Z.25
Epiphanie,
Wasserweihe
ibakoy

ladgari, 41 2.7
Epiphanie,
nach Wasserweihe

ladgari, 43 2.2
Epiphanie, Vigil
dasadebeli (9)

ladgar, 57 Z.2
Epiphanie,
zum Mittag
helt‘abanisay

Tadgari, 59 7. 30
nach Epiphanie
obit'ay

Winkler

= MR II, 706 Z. 12: Aywwovviy Evediow, Ztéqave
(Metreveli, 649)

= MR II, 707 Z. 37: Xaigoig &v Kvpiw
(Metreveli, 646)

=MR 'V, 343 Z. 18: [TpémeL 1@ Twavvy
(Metreveli, 646)

= MR IIL, 155 Z. 9: ®®g &x putog Ehaupe
(Metreveli, 648)

= MR II1, 124 Z. 8: TOv QoTopOY fudv
(Metreveli, 646)

= MR 111, 124 Z. 20: Té Topdavera oetboa
(Metreveli, 647)

= MR 111, 144 Z. 8: Eidooav og Voot
(Metreveli, 646)

= MR IIL, 204 Z. 29: T& tdv Gyyéhwv oroatedpoto
(Metreveli, 646; Leeb, 231)

= MR 11, 133 Z. 38: TTooc Ty vy
(Metreveli, 648; Leeb, 232)

= MR III, 155 Z. 17: Zb &v loeddn Pomtiobeig
(Metreveli, 650; Leeb, 216)

= MR III, 124 Z. 20: Té Topddvewa 0eiboa
(Metreveli, 647)

= PaR 670 Z. 16: Ei 11 dpet) »ol el g Emavog
(Metreveli, 648)



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das 6poovoiog 125

ladgari, 97 Z. 38 = MR I1I, 479 Z. 39: Kataxdounoov tov Yuppave cou
Hypapante, (Metreveli, 650)

zur Prozession

alhog(4)

Dieser Beitrag mochte nun der Tatsache nachgehen, dafl es sich bei der georgi-
schen Troparien-Sammlung um griechische Troparien i einem orientalischen
Sprachgewand handelt, was der besonderen Beachtung bedarf. Denn wir wissen
heute, daf die orientalischen Christen anfinglich ihren eigenen theologischen
Sprachgebrauch bei Ubersetzungen beibehalten haben: so beharren z. B. die
Syrer und Armenier selbst bei der Ubertragung offizieller Dokumente, wie
z.B. des Nicaenum, auf den ihnen eigentiimlichen Aussagen tiber die Inkarna-
tion, die mit der Metapher der »Bekleidung« umschrieben wird. Ahnliches
gilt fiir die Ausdrucksweise des 6poovolog, wo die Syrer und Armenier an-
fanglich ihre eigene Uberlieferung mit Umschreibungen beibehalten und erst
im 5. Jahrhundert der Prozef§ einsetzt, der im 6. Jahrhundert dann zu einem
Abschluff kommt, das eigene Vokabular an die griechischen Vorlagen niher
anzugleichen.

Es waren insbesondere A. de Halleux, ]. Gribomont und S. Brock, die in
mehreren wichtigen Beitrigen gezeigt haben, daf§ das syrische Vokabular im 5.
bis 6. Jahrhundert einen Wandel durchgemacht hat und z. B. bei den Aussagen
iiber die Inkarnation zu Beginn des 5. Jahrhunderts Neologismen eingefiihrt
wurden, um das nicinische cagrwBévro genauer wiederzugeben, wie auch
das anfingliche Vokabular zur obola und dem 6poovotog im 6. Jahrhundert
einer niheren Angleichung an die griechische Vorlage weichen mufite.”” Dieser
Prozefl der zunehmend priziseren Wiedergabe des griechischen Formelguts
148t sich nicht nur bei den Syrern beobachten, sondern ebenso bei den Armeniern
und Georgiern, worauf ich bereits in fritheren Arbeiten aufmerksam gemacht

28 Als erstes erschien der Artikel von A. Védbus, »New Sources for the Symbol in Early Syriac
Christianity«, Vigiliae Christianae 26 (1972), 291-296; ferner ist zu notieren: J. Gribomont,
»Le symbole de foi de Séleucie-Ctésiphon (410)«, in: R. H. Fischer (Hrg.), 4 Tribute to A.
Viabus (Chicago 1977), 283-294; idem, »La catéchese de Sévere d’Antioche et le Credo«,
Parole de I’Orient 6-7 (1975-76), 125-158; A. de Halleux, »Le symbole des évéques perses au
synode de Séleucie-Crésiphone (410)«, in: G. Wiessner (Hrg.), Erkenntnisse und Meinungen
11 (= Géttinger Orientforsch. 1/17, Wiesbaden 1978), 161-190; idem, »La Philoxénienne du
symboles, in: Symposium Syriacum 1976 (= OCA 205, Rom 1978), 295-315; idem, »La falsifi-
cation du symbole de Chalcédoine dans le synodicon nestorienc, in: Mélanges offerts a Jean
Danvillier (Toulouse 1979), 375-384; idem, »La deuxiéme lettre de Philoxéne aux monastéres
du Beit Gaugal«, Le Muséon 96 (1983), 5-79; S. P. Brock, »The Christology of the Church of
the East in the Synods of the Fifth to Early Seventh Centuries: Preliminary Considerations
and Materials«, in: Aksum-Thyateira. A Festschrift for Archbishop Methodios of Thyateira
and Great Britain (Athen 1985), 125-142; idem, »The Church of the East in Sasanian Empire
up to the Sixth Century and it’s Absence from the Councils in the Roman Empire«, Pro
Oriente. Syriac Dialogue 1 (Wien 1994), 69-86.



126 Winkler

habe”, was nun bei der Analyse der georgischen Troparien nochmals aufgegrif-
fen und erweitert werden soll.

Hier sind zwei Beispiele fiir markante Abweichungen bei der georgischen

Ubersetzung des griechischen Textes:

Weihnacht
Tadgari, 13 7. 1 MR, 651 Z. 13
Vigil, (1) dasadebeli: Vesper, zu Ps 140:
w B3390 @dgOmo snGEogmee asdmhbos ... OTL B€0G &V COEXL EQAvT,
dogbmgto byems haggbmsmzl ZwTQ TOV YOV HUdv.

(>

.. da Gott leiblich erschien

als Lebendigmacher unserer Seelen«).

Bei der Gegeniiberstellung der Texte fillt insbesondere die Abweichung bei
der georgischen Ubersetzung von owtjo mit »Lebendigmacher« auf.”” Nun
haben die Syrer anfinglich owto mit »Lebendigmacher« wiedergegeben, wie
z. B. folgende Stellen des NT’s zeigen:

Lk 2,11: 01 €€y B Duiv onjuegov Tt

VetSyr: geboren wurde euch heute der »Lebendigmacher« (veaau=s).

29

30

Bt

)31

Cf. G. Winkler, »Ein Beitrag zum armenischen, syrischen und griechischen Sprachgebrauch
bei den Aussagen tiber die Inkarnation in den frihen Symbolzitaten«, in: Logos. Festschrift
fiir Luise Abramowski (= Beihefte zur Zeitschrift fiir neutestamentliche Wissenschaft 67, Ber-
lin/New York 1993), 499-510; s. dazu auch G. Winkler, » Armenian Anaphoras and Creeds:
A Brief Overview of Works in Progress, in: R. E. Taft (Hrg.), The Armenian Christian
Tradition. Scholary Symposium in Honor of the Visit to the Pontifical Oriental Institute,
Rome, of his Holiness Karekin I, Supreme Patriarch and Catholicos of All Armenians, Dec.
12,1996 (= OCA 254, Rom 1997), 41-55; eadem, »Der armenische Ritus: Bestandsaufnahme
und neue Erkenntnisse sowie einige kiirzere Notizen zur Liturgie der Georgier«, in: R. F.
Taft (Hrg.), The Christian East: Its Institutions and its Thought. A Critical Reflection. Papers
of the International Scholary Congress for the 75th Anniversary of the Pontifical Oriental
Institute, Rome, 30 May - 5 June 1993 (= OCA 251, Rom 1995), 265-298; eadem, Uber die
Entwicklungsgeschichte des armenischen Symbolums. Ein Vergleich mit dem syrischen und
griechischen Formelgut unter Einbezug der relevanten georgischen und éthiopischen Quellen
(= OCA 262, Rom 2000); eadem, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren in liturgiever-
gleichender Sicht IT: Das Formelgut der Oratio post Sanctus und Anamnese sowie Interzessio-
nen und die Taufbekenntnisse«, in: OCA (in Druck).

In diesem Zusammenhang ist auf die Untersuchung von J. Molitor hinzuweisen: Grind-
begriffe der Jesusiiberlieferung im Lichte ibrer orientalischen Sprachgeschichte (Diisseldorf
1968), wo der Autor die alte georgische Bibelibersetzung mit der syrischen und griechischen
Textgestalt verglichen hat.

Cf. F. C. Burkitt, Evangelion da-mepharreshe. The Curetonian Version of the Four Gospels
... I (Cambridge 1904), 252; Molitor, Grundbegriffe, 26 (Nr. 16).



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das 6poovotog 127

Joh 4,42: 5T 0UTOC 0TIV AANODS O T ToT HOTUOV.
VetSyr: dafl er wahrlich der »Lebendigmacher« (r<aan=a) der Welt ist.”?

Die gleiche Beobachtung 1iflt sich bei friihen georgischen Quellen machen,
wie auch diese georgischen Troparien zeigen. Die Querverbindung mit syri-
schem Gedankengut gilt ebenso fiir das nachfolgende georgische Troparion:

Epiphanie
ladgari, 41 Z. 8-9 MR III, 99 Z. 11-12
beim Einzug nach Wasserweibe. Prin:
So wie jene Stimme, [ToOg THY VIV
die in der Wiiste rief ... 100 Bod@vTog &V Tf) E0MUW ...
kamst du, NABec,
unser Lebendigmacher (3sbmgatm), Kuoug,
zogst die Gestalt der Knechtschaft an Loo@NY S0VAOU AUPBDV ...

(ba@o dmbgdobsa dgodmly) ...

Auch an dieser Stelle wurde bei der Ubersetzung das griechische Vokabular in
auffilliger Weise verindert: anstelle von xvoie steht »unser Lebendigmacher«;
ebenso wird die Darstellung der Inkarnation (die von Phil 2,7 inspiriert ist) im
georgischen Troparion mit der Metapher des »Sich-Bekleidens« umschrieben,
was typisch fiir die frithen syrischen Quellen ist, wie noch zu sehen sein wird.
Daf} diese Umschreibung im griechischen Original fehlt, ist besonders hervor-
zuheben. Auf diese Tatsache wird weiter unten noch ausfiihrlich einzugehen
sein.

In diesem Beitrag wird nun folgender theologischer Wortbestand im /adgari
niher untersucht werden: I. Der »Schopfer des Alls« bzw. »Herr des Alls«
und damit verwandte Formeln, II. Die Ubertragung des nicanischen 6pioototog
und III. Die Aussagen iiber die Inkarnation und Menschwerdung und die
Entwicklung der Neologismen. Dabei bietet sich vor allem die Untersuchung
der Troparien von Weihnacht und Epiphanie (unter Einbezug von Verkiindi-
gung und Hypapante) an.

Leider sind nur sehr wenige Troparien im griechischen Original iiberliefert.
Sie werden deshalb erginzt werden miissen, und zwar mit liturgischem Material

32 Cf. Burkitt, 442; Molitor, Grundbegriffe, 31-32 (Nr. 32).



128 Winkler

aus dem Zeitraum des 5. bis 6. Jahrhunderts, das zum Vergleich mit der
iltesten Schicht des georgischen Jadgari, die bislang mit dem 5. und 6. Jahr-
hundert verbunden wurde, herangezogen wird.

L. Der »Schépfer des Alls« bzw. »Herr des Alls«
und damit verwandtes Formelgut

Die Formeln tiber den Schopfer beziehen sich in den Glaubensbekenntnissen
vor allem auf den Vater, kénnen jedoch auch den Sohn miteinschliefen.”> Nur
an einer einzigen Stelle im /adgari heifit es beim Troparion zu Pss 148-150 am
Fest Verkiindigung: »Wie werde ich dich empfangen, den Schipfer der Himmel
und der Erde«, sonst ist nirgendwo das Formelgut bei den untersuchten Festen
im ladgari durch das Nicaeno-Constantinopolitanum inspiriert worden; im
NC wird vom Vater gesagt: motevopey €ig évo Be0v matéoo moviorodtooa,
momtv otoavod xai yiic.”* Bei allen anderen georgischen Troparien ist vom
»Schopfer des Alls«, »Herrn des Alls«, »Hervorbringer des Alls« oder »Konig
des Alls« die Rede, die sich insgesamt auf den Sohn beziehen, wahrend in
anderen frithen Quellen jedoch der Vater damit gemeint ist. Als Formelgut
haben sie weiteste Verbreitung in den frithen antiochenischen, syrischen, arme-
nischen und georgischen, aber auch ithiopischen Quellen gefunden™ Ihre
Wurzeln diirften mit Aaa s . wolwe aus (el £va 020V ... fyepova tod
mavtog) bis in das Symbolum der Synode von Antiochien 324/325 hinabrei-
chen™, wie es auch in hnlicher Form in der Formel I der Synode von Antiochien
341 belegt ist: eig €va Ogov, TOV TV OAwV BedV, bzw. in der Formel III: tov
@OV Shv ®Tiomv xal rommiy.”

Bei den Syrern finden wir ein vom eigenen Taufbekenntnis inspiriertes und
sich auf den Vater beziehendes \a wax (» Flerr des Alls<) in den Thomasakten,
bei Aphrahat und in der Anaphora des Addai und Mari*, wie es auch hiufig

33 Cf.]. N.D. Kelly, Early Christian Creeds (New York >1981), 195.

34 Zum Nicaeno-Constantinopolitanum cf. G. L. Dossetti, Il simbolo di Nicea e di Costantinopoli.
Edizione critica (Rom/Freiburg 1967), 244; zu den georgischen Troparien cf. Metreveli, ladgari
(Verkiindigung, Troparion zu den Morgenpsalmen 148-150), 9.

35 Cf. Winkler, Entwickiungsgeschichte, 11. Teil: Kommentar, 295-300.

36 Cf. syrische Edition und griechische Riickiibersetzung von E. Schwartz, Gesammelte Schriften
III: Zur Geschichte des Athanasius (Berlin 1959), 139 Z. 13-15 (= syr. Text); zu dieser Ausgabe
mit ihrer griechischen Wiedergabe cf. L. Abramowski, »Die Synode von Antiochien 324/325
und ihr Symbols, Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 86 (1975), 356-366.

37 Cf. A. Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln in der alten Kirche (Breslau 1887,
photomech. Nachdruck Hildesheim 1962), 183 (§ 153), 184 (§ 154), 186 (§ 155).

38 Cf. W. Wright, Apocryphal Acts of the Apostles Edited from Syriac Manuscripts in the British
Museum and Other Libraries with English Translation and Notes (London 1871, photomech.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das dpoovatog 129

als Abschlufiformel zu den Gebeten im ostsyrischen Taufordo anzutreffen ist”,
im Gegensatz zu den Athiopiern, wo sie meist den Eingang der Gebete bildet*
und zudem auch noch z.B. in der dthiopischen Basilius-Anaphora (ith Bas)
bezeugt ist in Form von: »er schaute zum Himmel zu dir, seinem Vater ... und
dem Herrn des Alls (OWMHA: 1+t : )<, ebenso an anderer Stelle bei der altesten
armenischen Textgestalt (arm Bas I) als: wlp widbiwish, wpupps Eplip b
Lplipp (»Herr des Alls, Schopfer des Himmels und der Erde«)*, wobei hier die
Verbindung mit dem uns vertrauten Symbolum auf markante Weise in Er-
scheinung tritt, wie alle Redaktionen der Basilins-Anaphora deutlich die Spuren
des jeweiligen Taufbekenntnisses, insbesondere bei der Oratio post Sanctus
erkennen lassen.” Auch das dthiopische Symbolum kennt die Formel, wie das
Bekenntnis in Epiphanius 11 (ith Epiphanius II) zeigt, wenn es hier heifit:
Me: etv: (»Schipfer des Alls«),” womit die Formel im athiopischen Offizium
identisch ist: »Zu dir, o Herr, dem Schipfer des Alls (N4 : Wb ) strecken
wir unsere Seele aus ...«."”

Aber auch in den frithen georgischen Quellen ist diese, hier auf den Sohn
bezogene Formel nachweisbar, so z. B. mit grofler Bestindigkeit in der georgi-
schen Troparien-Sammlung (ladgari), wo wir sie, wie gesagt, in folgenden
Varianten antreffen: »Schopfer des Alls«, »Hervorbringer des Alls«, aber auch
»Herr des Alls«, wobei das letzte Beispiel eine nicht zu iibersehende Nihe mit

Nachdruck Amsterdam 1968) I, 271 (syr. Pag.); 11, 235; zu Aphrahat cf. Demonstratio 1, 19;
11, 19; D.J. Parisot, Aphraatis Sapientis Persae Demonstratio 1 (Paris 1894), 43/44, 89/90.
Darauf hatte bereits R. H. Connolly in seinem bis heute bedeutsamen Artikel aufmerksam
gemacht: »Early Syriac Creeds«, Zeitschrift fiir nentestamentliche Wissenschaft 7 (1906), 217,
218 (= Thomasakten), 209, 210-211 (= Aphrahat). Zum friihesten ostsyrischen eucharistischen
Formular cf. A. Gelston, The Eucharistic Prayer of Addai and Mari (Oxford 1992), 48/49.

39 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 295-296 (wie Anm. 29); zum Uberblick cf. infra.

40 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 295-297 (wie Anm. 29).

41 Cf. S. Euringer, »Die dthiopische Anaphora des heiligen Basilius nach vier Handschriften
herausgegeben und iibersetzt und mit Anmerkungen verschen«, Orientalia Christiana 36 Nr.
98 (1934), 154 (hier im Zusammenhang mit der Narratio Institutionis).

42 Cf. Catergian - Dashian, 126 = Y. Gat'réean, Srbazan pataragamatoyck’ Hayoc ... Catergian,
Die Liturgien bei den Armeniern. Fiinfzebn Texte und Untersuchungen herausgegeben von
P. J. Dashian (Wien 1897 in Armenisch). Hier im Zusammenhang mit der Oratio ante Sanctus.

43 Cf. Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren in liturgievergleichender Sicht II:
Das Formelgut der Oratio post Sanctus und Anamnese sowie Interzessionen und die Taufbe-
kenntnisse« (wie Anm. 29).

44 Zum ithiopischen Text cf. B. M. Weischer, Qerellos IV/2: Traktate des Epiphanius von
Zypern und des Proklos von Kyzikos (= Athiopistische Forschungen 6, Wiesbaden 1979), 102.
Zum ithiopischen Text, deutscher Ubersetzung mit Kommentar cf. Winkler, Entwicklungsge-
schichte, 297 Anm. 11, mit weiteren ith. Quellenangaben.

45 CL. B. Velat, Etudes sur le me‘eraf. Commun de Poffice divin éthiopien. Introduction, traduction
francaise, commentaire liturgique et musicale (= PO 33, Turnhout 1966), 2; s. dazu Winkler,
Entwicklungsgeschichte, 297 Anm. 13.



130 Winkler

dem vor allem fiir die syrischen Quellen typischen Aa wa= (» Herr des Alls«)
aufweist. Hier nun einige Beispiele aus den georgischen Troparien des ladgari
von Weihnacht und Epiphanie.*

1. Der »Schopfer des Alls« bzw. »Hervorbringer des Alls«

Weibnacht ladgari, 13 Z. 22-23:

Vigil, dasadebeli (4) ... den Schopfer des Alls (‘993m Jdgo ymggmase) ...
Epiphanie ladgari, 42 7. 4-5:"

Vigil, dasadebeli (4) Furcht ergriff den Vorldufer Johannes, als er dich,

den Schapfer des Alls (3g9mJdgwo gmgganmaso),
im Jordan sah...

Epiphanie ladgars, 44 Z. 2:

Zum Cant. Exod 15 Schopfer des Alls (‘39dmddgro gmggmmso),

dhhog du kamst und stiegst hinab in den Jordan in Demut ...
Epiphanie-Oktav ladgari, 60 Z. 23:

Zum Cant. Magnificat Schapfer des Alls (gmggenms dgdmJdgoo),

Gott, der zusammen mit dem Vater ...

Nun sollen auch noch einige Beispiele fiir den »Hervorbringer des Alls« ange-
tithrt werden, wobei das georgische Vokabular dem armenischen dimny (»Her-
vorbringer«) entspricht, das vor allem in den frithesten armenischen Bekennt-
nissen vorkommt.*

26. Dez. ladgari, 24 Z. 13:

belt‘abanisay Zu unserem Befreier wurdest du gemacht,

ahhog Hervorbringer [und] Herr des Alls
(gmggmos sddspgdgemm wasenm) ...

Epiphanie ladgari, 47 Z. 9-10:

Zum Cant. Hab 3 ... du kamst und es schien dir recht

ahhog in jene Wasser hinabzusteigen,

Hervorbringer des Alls (033bs@dgemdab gmgaemmsdsh) ...

46 Leider konnten zu den im folgenden vorgestellten georgischen Troparien bislang keine grie-
chischen Vorlagen gefunden werden, wie eine Uberpriifung der georgischen Initien der Tro-
parien mit der von E. Metreveli vorgelegten Liste der griechischen Originale ergab; cf. Metreveli,
ladgart, 646-650. So wissen wir also nicht, wie die jeweilige griechische Textgestalt ausgesehen
hat.

47 Damit identisch ist das Troparion der Vesper der Oktav von Epiphanie zu Ps 140; cf. Jadgari,
60.

48 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 280, 313-315.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das 6pootaoiog 131

Diese Formel findet sich z.B. auch im georgischen Symbolfragment 5 des
Kart'lis Chovreba (»Das Leben Georgiens«)™:

Kartlis Chovreba
Symbolfragment 5:°

(3) ... den Hervorbringer des Alls (addaadgmo gmgenolss),
(4) der Sohn Gottes,
(5) geboren vor den Zeiten ...

2. Der »Herr des Alls« bzw. »Konig des Alls«

Hier wire als erstes z. B. das bereits oben zitierte Troparion anzufihren:

26. Dez. ladgari, 24 2. 13:

helt'abanisay Zu unserem Befreier wurdest du gemacht,
dhhog ... Herr des Alls (gmggeos ... gomm) ...
Epiphanie ladgari, 39 Z. 20-21:

Vesper, zu Ps 140 Heute freuen sich alle Enden des Himmels,
aihog da der Kanig des Alls (ymggeoons dgna9dab)

mit dem Anziehen der Knechts-Gestalt,
in den Wassern die Képfe des Drachens zerschmetterte ...

Zum letzten Troparion kann z. B. auch das armenische Troparion, ebenfalls
aus der Vesper von Epiphanie, als Vergleich herangezogen werden: »Der du
den Komg des Alls (tlﬁwz‘um.npﬁ wﬁﬁﬂbgmﬁv) in deinem Mutterleib trugst L

Dieses Vokabular in den angefiihrten Beispielen findet sich in vielen weiteren
Troparien des Jadgari, was beweist, daf} es sich hier um ein fest etabliertes
Formelgut handelt.

Und es soll nochmals darauf hingewiesen werden, dafl vor allem die Formel
»Herr des Alls« typisch fiir die syrischen Quellen ist und die davon abhingigen
armenischen Bekenntnisse, wie sich diese Formel auch in der von der Taufe
geprigten Basilius-Anaphora findet (so z. B. in dth Bas und arm Bas I), wie
bereits oben zu sehen war.”

49 Cf. krit. Ed. von 8. Qauh&i3vili, K'art'lis Chovreba 1 (Tiflis 1955), 128; zur Untersuchung
der Symbolfragmente cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 280, 297 mit Anm. 14. Zu den
georgischen Quellen cf. B. Outtier, »Langue et littérature géorgiennes«, in: M. Albert et al.
(Hrg.), Christianismes orientanx. Introduction a Uétude des langues et des littératures (Paris
1993), 261-296; ferner den Uberblick iiber Georgien (Iberien) von O. Lordkipanidse und H.
Brakmann, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum 17 (1995), 12-106.

50 Bei der Einteilung der Fragmente folge ich meiner Untersuchung: Entwicklungsgeschichte,
280, 297.

51 Cf.Sarakan (Jerusalem 1914, photomech. Nachdruck 1992), 21; ebenso im ostsyrischen Taufordo
(»... regem universum«); of. infra.

52 Dafl einige Bestandteile der Basilins-Anaphora so manche syrische Ziige aufweisen, habe ich



132 Winkler

Die Formel »Herr des Alls« (Aa wa=) ist, worauf bereits hingewiesen wurde,
neben den Thomasakten und Aphrahat, hiufig auch im ostsyrischen Taufordo
anzutreffen:”

Assemani I, 174: Aax e = Diettrich, Nestorianische Taufliturgie, 4; Order of Baptism, 63;%
Assemani I, 177 = Diettrich, 10; Order of Baptism, 64;

Die Oratio: »Erwihle uns, mein Herr ...« mit der Abschluffformel: » Herr des Alls« ist nur bei
Diettrich, 10 und Order of Baptism, 66 angefithrt (Assemani bietet hiufig nur das
Incipit).

Das gleiche gilt fiir die Oratio: »Preis sei dir« mit der Abschlufiformel »Herr des Alls«: Diettrich,
17; Order of Baptism, 67;

Assemani I, 186 (hier nur Incipit: w4 ) = Diettrich, 24; Order of Baptism, 70;
Assemani I, 187 = Diettrich, 24; Order of Baptism, 70;
Assemani I, 191 = Diettrich, 28; Order of Baptism, 71;

bei Assemani I, 191 (wird die Abschluf$formel nicht mehr zitiert); Diettrich, 29; Order of Baptism,
7.

Leider wird beim Credo in Assemani I, 193 und Order of Baptism, 72 nur das Incipit angegeben;
bei Diettrich heifdt es, 31: »den Schipfer aller [Dinge] ...«, dahinter ist vielleicht ein
»Schépfer des Alls« zu vermuten (cf. infra).

Assemani 1, 194 = Diettrich, 35; Order of Baptism, 35;

Assemani I, 196 (hier: regem universum) = Diettrich, 36 (»... dich, den Herrn [Zebaoth], den
Konig des Alls ... «); Order of Baptism, 74; etc. etc.

Interessanterweise findet sich diese Ausdrucksweise auch im armenischen
Irendus-Fragment 3, das so manche Gemeinsamkeiten mit Fragmenten, die
dem Meliton von Sardes zugeordnet wurden, und syrischem Formelgut auf-
weist, wie es auch hier dem syrischen Wortlaut folgt, wenn vom Sohn gesagt
wird: »... und wie ein Knecht Gottes, so auch Sohn Gottes und Herr des

Alls...«.”
In weiteren armenischen Quellen ist auch die kombinierte Form (»Herr

in anderen Arbeiten dargeleg, so vor allem in: »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren
in liturgievergleichender Sicht« II (wie Anm. 29), sowie I = OCP 63 (1997), 398-410.

53 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 295-296.

54 CI J.A. Assemani, Codex liturgicus ecclesiae universae 1 (Rom 1749; photomech. Nachdruck
Farnborough 1968), 174; G. Diettrich, Die nestorianische Taufliturgie ins Deutsche iibersetzt
und unter Verwertung der nenesten handschriftlichen Funde historisch-kritisch erforscht (Gies-
sen 1903), 4; engl. Ubersetzung: The Liturgy of the Apostles Addai and Mari ... and the
Order of Baptism ... (New York 1970 = photomech. Nachdruck von 1893), 63.

55 Cf. H. Jordan, Armenische Irenaeusfragmente (Leipzig 1913), 6: whp popaphgnih, mic der
Variantetunlp wnilisbgnih (in Anm. 3). Zu den armenischen Irendus-Fragmenten cf. Winkler,
Entwicklungsgeschichte, 288-291, insbes. 297 mit Anm. 16.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das dpootolog 133

und Schépfer des Alls«) anzutreffen, so z. B. in den Symbolfragmenten der
Lehre Grigors § 362 (2): »... iiber den einen Gott, Vater und Herrn und
Schopfer des Alls (mf[r b wpmphs wikigip)<, ihnlich im Brief des Eznik
(5-6): /mmmm[mﬂﬁ[_ ri‘ﬁfillmnnu el Sflﬂ m‘mup/ie wﬁl?ﬂ'wjﬁ/l (»le zu bekennen
Christus [als Sohn Gottes ...] und Herrn, Schopfer des Alls...<)” In Ps.-
Aithallah™, einem aus dem Syrischen tibersetzten und nur mehr in Armenisch
tberlieferten Traktat, heiffit es im Symbo[um: (] Up b Uunnewd: (2) Stp
wiikfungip [»(1) Einer ist Gott, (2) Herr des Alls<],” etwas abgewandelt in der
Lehre Grigors § 259: »Der Herr, Gott ..., es gibt keinen andern Schopfer des
Alls (Stp Uwnnumd .. wppifrs wilbmiifr) ..« Und im georgischen Troparion
des ladgari findet sich die Kombination: » Hervorbringer [und] Herr des Alls
(4mggmon ©sddowgdgmm gasmm)« [cf. supra: helt'abanisay vom 26. Dez.].

Die zusammenfassende Beobachtung ergibt, daf} die georgischen Aussagen
tiber den Schépfer, so wie sie die Troparien von Weihnachten und Epiphanie
des ladgari bezeugen, vor allem mit dem antiochenisch-syrischen Formelgut
der ersten bzw. zweiten Hilfte des 4. Jahrhunderts zu vergleichen sind, das
sich neben den georgischen Troparien des Jadgari und georgischen Symbol-
fragmenten im K'art'lis C*hovreba auch in armenischen und ithiopischen Quel-
len nachweisen laflt, also allerweiteste Verbreitung gefunden hat und in augen-
filliger Weise nicht das Nicaeno-Constantinopolitanum widerspiegelt, sondern
noch einer fritheren Zeit angehort.

I. Die Ubertragung des 6uoovteiog

Bei der theologischen Auswertung der syrischen Ubersetzung des 6poototog
in den patristischen Quellen sind vor allem die bahnbrechenden Beitrige von
A. de Halleux und J. Gribomont von fundamentaler Bedeutung, weil sie die
Besonderheit der friihen syrischen Ubersetzung des 6upootoiog dargelegt und
ihre weitere Entwicklung bis ins 6. Jahrhundert nachgezeichnet haben. Dies

56 Die in Klammern gesetzte Numerierung wurde von meiner Einteilung des Texts in Entwick-
lungsgeschichte iibernommen. Zur Lebre Grigors cf. krit. Ed. von G. Ter-Mkrt&‘ean, St.
Kanayeanc', Agat'angetay Patmuttwn Hayoc (= Patmagirk’ Hayoc" 1/2, Tiflis 1909), 181;
Winkler, Entwicklungsgeschichte, 15-16, 297-300.

57 CL Y. Izmireanc', Girk® Ttoc (Tiflis 1901), 1-2 = N. Polarean, Girk® Ttoc" (Jerusalem 1994),
28; s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 122-123, 297-300.

58 Cf.Y. Torosean, At‘elahay episkoposi u bayi t'ult' a kristoneays aixarbin parsic vasn hawatoc*
(Venedig 1942), 41; Winkler, Entwicklungsgeschichte, 141, 296-298,

59 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 141, 296-298,

60 Cf. Agat'angelay Patmutiwn Hayoc', 134; s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 259,
297-299 (wie Anm. 56 und 29).



134 Winkler

gilt insbesondere fir die Erliuterungen A. de Halleux’s, die dann auch z B.
von S. Brock aufgegriffen und weitergefithrt wurden. Soweit die syrischen
Quellen.”

Eine dhnliche Entwicklung zeichnet sich auch bei den Armeniern ab, die
nicht nur mit der Entwicklung ihres theologischen Wortbestands zum
ouoovotog auffillige Berthrungen mit Syrien aufweisen, wie ich dies insbeson-
dere in meiner detaillierten Untersuchung tiber die Entwicklungsgeschichte
der armenischen Bekenntnisse niher beschrieben habe.”” Und es zeigt sich,
daf} die georgischen Troparien ebenso eine nicht zu iibersehende Affinitit,
teilweise mit syrischen Formulierungen, vor allem jedoch auch mit dem arme-
nischen Formelgut aufweisen, was in diesem Beitrag niher erliutert werden
soll.

In diesem Abschnitt sind auf folgende Eigentiimlichkeiten bei der Uberset-
zung des 0poovolog (bzw. der ovoia) in den frithen orientalischen Bekennt-
nissen aufmerksam zu machen, die offensichtlich auch in den armenischen
und georgischen Troparien zur Geburt des Herrn ihren Niederschlag gefunden
haben:

(1) die tGber syrische Vermittlung zustande gekommenen Ubertragungen
des &x T)g ovolag ToD TatEdg und des GpooVOLOV TH TUTOL;

(2) die Ubereinstimmungen zwischen dem armenischen und georgischen
Formelgut, die Formeln des Symbolums entlehnt wurden;

(3) die Ubereinstimmungen bei den frithen Umschreibungen des duootoiog
und der ovoia in den armenischen und georgischen Quellen.

1. Die iiber syrische Vermittlung zustande gekommenen Ubersetzungen

Hier mufd man wissen, dafl die erste offizielle syrische Wiedergabe des Nicaenum
auf der Synode zu Seleucia-Ctesiphon von 410 eine bemerkenswerte Abwei-
chung vom 6poovolov 1@ matot bietet, die in der westsyrischen Redaktion
greifbar wird:

61 S. dazu die bibliographischen Angaben in Anm. 28, sowie Winkler, Entwicklungsgeschichte,
332-373.

62 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 11. Teil: Kommentar, »I11. Die Entwicklung der Wieder-
gabe des nicinischen 6poovotog und der odoiag, 332-373, wozu neben dem syrischen auch
der dthiopische Befund beriicksichtigt wurde.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das duootoioc 135

AT A i smadurea dm

. ; Wik oy
von de Halleux tibersetzt mit: »lui qui est connaturel de son Pere«
. : 3 N i 64
von Voobus mit: »who is one nature with his Father«
; J ; 65
von Brock mit: »who is of the same nature as his Father«®,

Wichtig ist hier vor allem, dal die Ubersetzung des 6pootolog mit weva 4=
(wortlich: »Sohn der Natur«) aus dem Begriff wewa(»Natur«) fiir die Uberset-
zung der ovoia hervorgegangen ist, die bei allen frithen orientalischen Wieder-
gaben der olola bzw. dem 6pootolog nachgewiesen werden kann®, so z. B.
auch bei folgenden armenischen Bekenntnissen:

- armen Nicaenwm (im Brief des Cyrill): »von der Natur (f phncfdbil) des Vaters ...« als
Wiedergabe von: & g odoiag tob matodc®”

— armen Symbolum (in Ps.-Athanasius): »von der gleichen Natur (fr byl pions 2L« als Uber-
setzung von: HUO0VOLOV TG TaTol”

- sog. Armeniacum: »das gleiche Wesen von der Natur des Vaters (fnyh fnple fr pine bRk

{uwip)«, als Ubertragung von: duootoov i maroi®.

Dazu kénnen auch die armenischen und ithiopischen Anathemata des Nicae-
num herangezogen werden, d. h. die Ubersetzung von ££ étégag tmootdoswc
1| ovolag, wo ebenso der Begriff »ovoia« mit »Natur« wiedergegeben wird,
soz. B

— armen Nicaenum (im Brief des Cyrill): phncfdfich (»Natur«)”
— dthiop Epiphanius I, 11, lla: §7¢r (»Natur«)' .

Nun ist es von allergroitem Interesse, wenn wir diese Wiedergabe der odoia
bzw. des 6poovoiog ebenso in den frithen georgischen Quellen, wie z. B. im

63 Cf. de Halleux, »Le symboles, 163 (wie Anm. 28),

64 Cf. Voobus, »Symbols, 295 (wie Anm. 28).

65 Cf. Brock, »Christology«, 133 (wie Anm. 28).

66 Zu den syrischen, armenischen und dthiopischen Quellen cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte,
332-372 (wie Anm. 29).

67 Cf. Text in Polarean, Girk® T#‘0c;, 13 (= Izmireanc’, 398); Untersuchung von Winkler, Ent-
wicklungsgeschichte, 192-194, 342-343 (344-345, 364-365, 367), 369.

68 Cf. Edition des Textes von N. Akinian, R.D. Casey, »Two Armenian Creeds«, Havard
Theological Review 24 (1931), 145; Untersuchung von Winkler, Entwicklungsgeschichte, 189,
342-343 (wie Anm. 29).

69 Cf. Text in Catergian-Dashian, 658; Untersuchung von Winkler, Entwicklungsgeschichte,
229, 231, 343; 5. dazu auch noch 367-373 (wie Anm. 29).

70 Cf. Polarean, Girk® T#t‘oc, 13 (= Izmireanc’, 398); zur Untersuchung cf. Winkler, Entwick-
lungsgeschichte, 193-194, 344-345, 364, 370 (wie Anm. 29).

71 Cf. Weischer, Q &ellos 1V/2, 56, 100, 104: gth Epiphanias 1la weist dabei nur ein Glied auf,
das sicher mit obota zu identifizieren ist: of. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 345, 364-365,
370 mit Anm. 63.



136 Winkler

ladgari antreffen”, wobei vielleicht vermutet werden darf, dafl das an einer
Stelle ebenso bezeugte msbso®lo (cf. arm.: pufulfy = »Mit-Seiender«”) nach-
geschoben wurde, ihnlich wie beim Armeniacum, das der urspriinglichen Uber-
setzung des Nicaenum nachtriglich noch ein il piliphr (»das gleiche Wesen«)
dem fr plinc @bl Lwnp (»von der Natur des Vaters«) voranstellte. Ein Vergleich
des georgischen mit dem armenischen Zeugen verdeutlicht dies am besten:

Epiphanie - Oktav ladgari, 60 Z. 9:

Zum Cant. Dan 3 = cmdgmo bad dmbgdae mabsatilio dsdolbse

[= der 3 Jiinglinge] (»der duwvon smit-seiender< Natur mit dem Vater bist«) ...
Vgl. damit das Armeniacum: bngl pliph b phinefdbit Lucp

(»das gleiche Wesen von der Natur des Vaters«).”

Die weiteren Parallelen zwischen dem theologischen Wortbestand im Jadgar:
und dem armenischen Formelgut aus den Bekenntnissen sind nicht minder
bedeutungsvoll.

2. Die frithen armenischen Bekenntnisse und das Formelgut im
georgischen Jadgari

Es will mir scheinen, dafl sich ein Teil des georgischen Befundes insbesondere
mit dem armenischen fufjulfry (»der >Mit-Seiende««) vergleichen laflt, das wir
vor allem in den frithesten armenischen Bekenntnissen, wie z. B. in Symbolfrag-
menten der Buzandaran PatmutGwnk® (Buz. Pat.)” und im Nicaenum, so wie
es im Brief des Sahak von 435 auf uns gekommen ist’, antreffen. So heifit es
z. B an;

72 Auch bei den nun vorzustellenden georgischen Troparien wurden bislang keine griechischen
Vorlagen gefunden, wie eine Uberpriifung der georgischen Initien der Troparien mit der von
E. Metreveli aufgestellten Liste der bekannten griechischen Originale zeigte; cf. Metreveli,
ladgari, 646-650.

73 In Anlehnung an den Wandel im syrischen Vokabular mit den iiblich gewordenen Uberset-
zungen von weLa mit »Nature, sowie wehadure mit »Essenze, bietet sich eine Ubereinstimmung
bei der Ubersetzung des armenischen Vokabulars mit der des syrischen an. Deshalb tibersetzte
ich durchgéngig:gﬂm[&[uﬂ mit »Natur, fnL[e?/uff mit »Essenz«, und in weiterer Dif_ferenzie-
rung fuly mit »Seine, [l ph mit »Wesen«, qnjmﬁ[ru} mit »Substanz«. S. dazu den Uberblick
Giber das armenische, syrische und dthiopische Vokabular in: Entwicklungsgeschichte, 367-373,
sowie 333 (wie Anm. 29).

74 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 229, 231, 343 (wie Anm. 29).

75 Zu den Symbolfragmenten in Pawstos (Buzandaran Patmuttwnk?) cf. Winkler, Entwick-
lungsgeschichte, 1. Teil: »IIL. Die Sonderstellung des Zeugnisses in den Buzandaran Pat-
mutTwnk'<, 65-89, hier 80. Fur Pawstos (Buz. Pat.) benutze ich die 3. Auflage der Venediger
Ausgabe von 1914.

76 Cf. Potarean, Girk® T#t'oc’, 42-44 (= Izmireanc’, 10-11); s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte,
101-139 (hier 131 [12]), 333, 358-360 (wie Anm. 29). '



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das duoototog 137

Buz. Pat.
p. 115 (4)77

(1) Alle Volker ... bekennen den Herrn Jesus Christus,

(2) geboren vom Vater,

(3) geboren und nicht geschaffen,

(4) »Mit-Seiender« mit dem Vater (frrlyuely g Lop)

(5) und ein » Natur-Mitgenosse« mit seinem Hervorbringer (plunfifry dlingfls pupncd) ...

Nicaenum (im Brief des Sahak)
p. 10 (12)78

(11) geboren und nicht geschaffen,
(12) »Mit-Seiender« mit dem Vater (huljmlfry {wep) ...

In der georgischen Troparien-Sammlung scheint mir die gleiche Formulierung
bezeugt zu sein:

Tadgari
Verkiindigung ladgari, 7 7. 30:
Zum Cant. Exod 15 ... den vor den Ewigkeiten
»Mit-Seienden« mit dem Vater (0sbss@lo 8530lso) ...
Wethnacht ladgari, 18 Z. 12:
Zum Cant. Dan 3 Den » Mit-Seienden« mit dem Vater (056556 blbs 35dolslss),
[der 3 Jiinglinge] das Wort vor den Ewigkeiten ...
Epiphanie ladgari, 45 7. 28:
Zum Cant. 1 Sam Der Sohn, mit dem Vater »Mit-Seiender« @adolis msbss@la) ...
wurde heute durch die Taufe
im Leibe offenbar gemacht
als Lebendigmacher (@s(3bmga) ...
Epiphanie ladgart, 48 Z. 10:
Zum Cant. lona 2 Du wurdest von der Jungfrau leiblich geboren,
» Mit-Seiender«< mit dem Vater (oobss@lbo 85dolsa) ...
Epiphanie ladgari, 50 Z. 41:
Zum Cant. Dan 3 Du hast dich im Mutterleib der Jungfrau »verleiblicht<®,
[der 3 Jiinglinge] » Mit-Seiender« mit dem Vater (mabss®lso d590lso) ...

77 Die in Klammern gesetzten Zahlen (1-5) entsprechen meiner Gliederung des Textes in Ent-
wicklungsgeschichte, 80 (wie Anm. 29).

78 Cf. Izmireanc’, Girk® T#t‘oc’, 10 [= Potarean, 42f]; kaler, Entwicklungsgeschichte, 131 (12)
333, 358-360 (wie Anm. 29).

79 Zu diesem in Syrien und Armenien in der ersten Hilfte des 5. Jh.s aufgekommenen Neologismus

df. infra.



138 Winkler

Hypapante ladgari, 93 Z. 9:

Zum Cant. Dan 3 Den »Mit-Seienden« mit dem Vater (05b556bba 85dalslbs),
[der 3 Junglinge] das Wort Gottes vor den Ewigkeiten ...*

anhog

Da die georgische Troparien-Sammlung (ladgari) bei den Aussagen tiber die
Inkarnation noch iltere Formulierungen als in den armenischen Troparien
(Sarakan) zeigt" und auch noch andere sehr friihe Formulierungen vorliegen,
wie z. B. beim Vokabular iiber den Schopfer, wurden dem georgischen ladgari
die frithesten armenischen Bekenntnisse, wie z. B. die Symbolfragmente in
den Buzandaran Patmuttiwnk’ gegeniibergestellt, und nicht die armenischen
Troparien, die zwar noch die gleiche altertiimliche grammatikalische Kon-
struktion mit -4fiy aufweisen, jedoch schon auf dem [ fdfruk (»Essenz«) als
Wiedergabe des dpoovotog aufbauen, das wie im Syrischen (cf. ~hadur) erst
im 6. Jahrhundert aufgekommen ist, wie in einer detaillierten Untersuchung
der armenischen Quellen nachgewiesen wurde.”

Hier nun die relevanten Passagen in der armenischen Troparien-Sammlung
(Sarakan) mit dem ab dem 6. Jahrhundert belegten fwjfiy (»der >Mit-
Essentielle««; zur Wiedergabe der Termini technici cf. Anm. 73):

Sarakan®™
Epiphanie Sarakan, 40 Z. 3:
Zum Cant. Dan 3 Anfangloses, »mit-essentielles« (fwlfry) Wort mit dem Vater,
[= Azarias] der du vor den Ewigkeiten warst ...
Epiphante, 2. Tag Sarakan, 43 7. 12:
Zum Cant. Exod 15 Der den Jordan reinigte,
den preisen ... alle Geschopfe
als den »Mit-Essentiellen« (qlulpgplr) mit dem Vater
und dem Geist.
Epiphanie, 3. Tag Sarakan, 48 Z. 2:
Zum Cant, Exod 15 » Mit-Essentieller« (Lulphy) mit dem Vater

und dem Geist, anfangloser Sohn ...

80 Dieser Abschnitt des Troparion ist fast identisch mit dem von Weihnache (cf. supra).

81 Dies zeigt sich vor allem beim Formelgut zur Inkarnation (cf. infra), die im georgischen
ladgari fast durchwegs noch mit der »Bekleidungs-Metaphorik« wiedergegeben wurde, im
Gegensatz zum armenischen Sarakan, wo im allgemeinen bereits cin in der ersten Hilfte des
5. JTh.s aufgekommener Neologismus nachgewiesen werden kann, wie weiter unten noch zu
sehen sein wird.

82 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 11. Teil: »III. Die Entwicklung der Wiedergabe des
nicinischen 6uootolog und der odolas, 332-373, insbes. 335, 365-367, 368-369, 370-372 (wie
Anm. 29).

83 Ich benutze die Jerusalemer Ausgabe von 1936.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das dpootiolog 139

Epiphanie, 4. Tag Sarakan, 54-55:

Zum Cant. Dan 3 ... den »Mit-Essentiellen« (yfutly) mit dem Vater
[= der 3 Jiinglinge] und dem Geist ...

Hsw.

Aber es ergeben sich auch noch weitere tiberraschende Vergleichsmoglichkeiten
zwischen dem frithen armenischen und georgischen Formelgut der Troparien,
die damals zirkulierenden (Tauf-) Bekenntnissen entnommen wurden.

3. Die Ubereinstimmungen bei den frithen Umschreibungen

In den iltesten orientalischen Ubersetzungen des &x Tijg odotag Tod matedg
bzw. duoovolov 1® matol sind hiufig auch Umschreibungen, wie z.B. der
»Mit-Thronende«, der »Mit-Schopfer«, der »Mit-Anfanglose<«, usw., belegt,
die wir ebenfalls im georgischen ladgari antreffen. Wiederum sei auf einige
Frithformen in armenischen Bekenntnissen vor allem in den Buzandaran Pat-
mutiwnk (Buz. Pat.) verwiesen, mit denen das georgische Vokabular im Zadgari
teilweise identisch ist. Hier nun zunichst einige armenische Ausziige:

Buz. Pat., Credo 1 Buz. Pat., Credo 3
p. 110 (14. 30) p. 111 (64)*
(10) Denn jener ist ein Sprof3 (64) derselbe, gleiche
und Sohn von seiner Natur, »Mit-Teilhaber« (yneyulfy)
und »Mit-Thronende«
(11) denn wie der Vater und »Mit-Schapfer« ...
so [ist] auch der Sohn von Natur aus ... (68) jener, der der Natur seines Hervorbringers
gleich war
(14) » Mit-Wirker< (gnpdulyfry) (69) und von Natur aus die Natur des Vaters
» Mit-Schopfer< (uwpuipsmlfry), hatte ...

in allem beim Vater von Anbeginn ...
(30) und er war
der » Mit-Thronende« (mpnmnlllrg)

mit seinem Hervorbringer ...

Buz. Pat.
p. 115 (5. 8):

(5) ... »Natur-Mitgenosse« (plnwlfr) mit seinem Hervorbringer ...
(8) »Mit-Gestalter< (ffipuybpuliulfrg) mit seinem Hervorbringer ...

84 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 70-71, 339-340, 347, 358-359 (wie Anm. 29).
85 [Ibid.,77,337,338-339, 344, 347; Buz. Pat. 115 (5.8): 80, 342, 346-348, 358-359.



140 Winkler

Credo des Eznik
p. 51 (6-8)%¢

(6) Und von ihm, und mit ihm, und bei ihm

(7) der eine Sprof},

(8) der »Mit-Anfanglose« (whulygphulpy),
» Mit-Schopfer« (wpupswlfry) ...

Auf diese frithen armenischen Umschreibungen, wie z. B. der »Mit-Thronende«
und damit verwandtes Formelgut, die ausschliefilich in den dltesten armenischen
Symbolfragmenten bzw. Bekenntnissen bezengt sind”, stoRen wir ebenso in
der georgischen Troparien-Sammlung und teilweise ebenso in den friihesten
georgischen Symbolfragmenten, so z. B.:

Keart'lis C'hovreba
Symbolfragment 158

(1) ... durch die Macht Christi,
(2) des anfanglosen Gottes-Sohns,
(3) der der »Mit-Thronende« (msbsdmboyw®q) mit dem Varer und dem Heiligen Geist ist ...

Hier nun einige Ausziige aus den georgischen Troparien:

Iadgari:

Weihnacht
Zum Cant. Magnificat
dhhog

Epiphanie
Zum Cant. Magnificat
dhhog(4)

Epiphanie, 3. Tag
Zu Pss 148-150

Hypapante
Zu Pss 148-150
dihog

ladgari, 19 Z. 14-15:
... du wurdest ... in eine Krippe gelegt,
»Mit-Thronender« (m5bs-dmbogo®B) ...

ladgari, 53 Z. 32:
Christus ... unseren Gott
und »Mit-Thronenden« (0sbs-8mbsgodglis) mit dem Vater ...

ladgari, 62 Z. 23:

Heute ist uns erschienen ... Christus,

der » Thronender« war mit dem Vater in Ewigkeit
(Headgmo ogm dmbagemge dadols ®3bs 37bobsdwy)

Tadgari, 96 Z. 22:
Der du ... der » Mit-Thronende« (msbs-8mlisgro®l)
mit dem Vater [bist] ...

86 Cf. Ed. von K. Ter-Mkrt&ean, Knik® Hawatoy (Ejmiacin 1914, photomech. Nachdruck Lowen
1974), 51 (= Potarean, Girk® Tt'oc’, 29); zur Untersuchung cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte,

121, 348 (wie Anm. 29).

87 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 337 (64), 346, 347 (30 + 64), 542-545 (wie Anm. 29).
88 Cf. krit. Ausgabe von Qauh&idvili I, 94. S. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 275-276,
543, s. dazu 544 (wie Anm. 49 und 29).



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das dpoovoiog 141

Das heifdt, die Aussage iiber den Sohn als der mit dem Vater »Mit-Thronende«
ist in den frithesten armenischen, aber ebenso in den georgischen Quellen gut
bezeugt.

In diesem Zusammenhang dient sie der niheren Beschreibung der Relation
des Sohns mit dem Vater, die die vorzeitliche Ebenbiirtigkeit des Sohns mit
dem Vater zum Ausdruck bringen soll. Der Hinweis auf die »Throngemein-
schaft« des Sohns mit dem Vater spielt jedoch auch eine grofie Rolle bei der
durch Mk 16,19 und Ps 110,1 angeregten Aussage tiber die »Sessio ad dexteram«
nach seiner Auferstehung, wie sie uns ebenso ausschliefilich in den friihen
Quellen entgegentritt: in den armenischen Bekenntnissen meines Wissens le-
diglich in Credo 1 und 3 der Buzandaran Patmutiwnk® und mit Varianten in
den Symbolfragmenten der armenischen Mirtyrerakten, ferner in georgischen
Symbolfragmenten. Hier ein Auszug aus meiner Untersuchung iiber die Ent-
wicklungsgeschichte der armenischen Glaubensbekenntnisse:"

Buz. Pat.,
Credo 1
p- 110(27, 29-31, 34, 44-46):

(27) Und als die Menschen freiwillig ins Verderben gerieten ...
(29) safl der Sohn, vom Ursprung und von Anbeginn, zur Rechten des Vaters,
(30) und er war der Mit-Thronende mit seinem Hervorbringer.

(31) Als er aber sah, daf} der Vater von den Menschen miflachtet blieb ...
(34) stieg er herab von der Rechten des Thrones ...

(44) ... er fuhr auf
(45) und setzte sich auf den Thron seiner Natur,
(46) zur Rechten des Vaters, seines Hervorbringers.

In diesem armenischen Symbolum heifit es, dafl »der Sohn, vom Ursprung
und Anbeginn zu Rechten des Vaters safl«, und zwar als »Mit-Thronender«
(29-30), und daf} er »von der Rechten des Thrones herabstieg« (34), und bei
seiner Auffahrt sich wieder »auf den Thron seiner Natur setzte, zur Rechten
des Vaters seines Hervorbringers« (45-46). Das heifit, hier wird die Relation
des Sohns mit dem Vater als sein »Mit-Thronen« charakterisiert, naherhin mit
»seinem Sitzen zur Rechten des Vaters von Anbeginn an« umschrieben, aber
auch die Inkarnation wird als »das Herabsteigen von der Rechten des Throns«
geschildert, wie der Sohn sich bei der Auffahrt wiederum auf »den Thron
seiner Natur setzte«.

Die gleiche Beschreibung der Inkarnation als ein »Herabsteigen vom Thron«
liegt auch in georgischen Symbolfragmenten des Mok'c'evay K'art'lisay (»Die

89 Winkler, Entwicklungsgeschichte, 542-545, insbes. 543 (wie Anm. 29).



142 Winkler

Bekehrung Georgiens«) und im K'art'lis C'hovreba (»Das Leben Georgiens«)

vor, die bei diesen beiden Bekenntnissen auf einen gemeinsamen Traditions-
a 90

strang zurtickgehen:

Mok‘c'evay Kart'lisay Kartlis C'hovreba
Fragment 1: Fragment 4:
(3) das Wort, das selbst (3) ... das selbst
vom michtigen Thron vom mdchtigen Thron
auf die niedrige Erde auf dic niedrige Erde
herabstieg, herabstieg,
(4) um wahrhaft dem Leibe (4) wahrhaft geboren wurde ...

nach geboren zu werden ...

Diese Vorstellung vom »Thronen« bzw. »Mit-Thronen« des Sohns, sei es bei
der Schilderung der Beziehung des Sohns mit dem Vater vor der Zeit, seinem
»Herabsteigen vom Thron« bei der Inkarnation, und seiner Riickkehr auf den
Thron bei der »Sessio ad Dexteram« nach der Auferstehung, ist mit dem
mithsamen Klirungsprozef} der Relation des Sohns mit dem Vater vom 2. bis
4. Jahrhundert zu verbinden, dem Ch. Markschies in einer ausgezeichneten
Darstellung der damit verbundenen theologischen Probleme nachgegangen
ist, die diese Formulierungen in den griechischen patristischen Quellen der
ersten vier Jahrhunderte aufwerfen.”” Die Fragestellung umfafite die zuneh-
mende Prizisierung der Relation des Sohnes mit dem Vater, stellte sich dann
auch dem Problem, ob das »Mit-Thronen« des Sohns sich auf die Auffahrt
nach der Auferstehung bezieht oder auf seine Priexistenz. In den armenischen
und georgischen Bekenntnissen, wie in dem armenischen Credo 1 der Bu-
zandaran Patmutiwnk’ (34) und dem georgischen Symbolfragment 1 des Mok*-
c‘evay K'art'lisay und 4 des K'art'lis Chovreba wird das Spektrum auch noch
auf die Aussagen iiber die Inkarnation ausgeweitet, die mit dem Herabsteigen
des Sohns vom »michtigen Thron« umschrieben wird.

Aufler der Aussage tiber das »Mit-Thronen« des Sohns ist z. B. auch noch
die Umschreibung mit »der >Mit-Anfanglose«« in den georgischen und armeni-
schen Quellen belegt, wie z. B. in den georgischen Troparien und in dem
bereits zitierten armenischen Credo des Eznik, das der ersten Hilfte des 5.
Jahrhunderts zuzuordnen ist.”” Hier nun zunichst der georgische Text, dann
die relevante armenische Passage:

90 Zit. in: Winkler, Entwicklungsgeschichte, 272 (3), 277 (3), 278 (3), 380-381, 543-544. Zu den
jeweiligen kritischen Ausgaben cf. Anm. 49 und 130.

91 Cf. Ch. Markschies, »Sessio ad Dexteram«. Bemerkungen zu einem altchristlichen Bekennt-
nismotiv in der christologischen Diskussion der altkirchlichen Theologens, in: M. Philonenko
(Hrg.), Le Throne de Dien (= Wissenschaftliche Untersuchung zum Neuen Testament 69,
Tibingen 1993), 252-317.

92 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 120-121 (8), 334, 346, 348 (wie Anm. 29).



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das duootoiog 143

ladgari:
Epiphanie ladgari, 53 7. 17:
Zum Cant. Magnificat Der der »Mit-Anfanglose« (asbo-wsgbadadmo) [ist] ...

der vom Himmel herabkam ...

arm Credo des Eznik
p. 51 (8)°

(6) Und von ihm, und mit ihm, und bei ihm

(7) der eine SprofS,
(8) der »Mit-Anfanglose« (wiulygpidyfy) ...

Nicht minder interessant ist der Begriff »Mit-Erbauer«, der in frithen armeni-
8

schen Quellen wie im Zadgari belegt ist, so z. B. in dem armenischen Irendus-

Fragment 2," wozu auch nochmals das Credo des Eznik heranzuziehen ist.

arm Irendus-Fragment 2
95
pAs

... das Wort Gottes,

das vor dem Morgenstern

(wortl: »Morgen-Bekleideten« [of mypnpypupingylig i)
geboren wurde,

den »Mit-Erbaner< (finulgfy) des Alls ...

Eine nicht zu tibersehende Affinitit mit dem armenischen Vokabular scheinen
mir dabei einige Stellen der georgischen Troparien zu haben:

ladgari:
Epiphanie ladgari, 45 Z. 3:
Zum Cant. Deut 32 Verherrlicht, ihr Volker, Christus, unseren Gott,
den »Mit-Erbaner< (mobs-go6da98elis) mit dem Vater ...
Hypapante Tadgari, 97 7. 28:
Zur Prozession ... der der »Mit-Erbaner« (msbs-gabdgqbqemo)

mit dem Vater und dem Heiligen Geist ist...

Im armenischen Credo des Eznik heifdt es weiter vom Vater, daf} er »Bestand-
geber und Formgeber der sichtbaren und unsichtbaren [Dinge]« ist und daf§
der Sohn dabei »von thm, und mit ihm, und bei ihm« ist:

93 Cf.Knik Hawatoy, 51 (= Potarean, Girk® T'lt'oc, 29); 5. dazu vorangehende Anmerkung,

94 Cf. Jordan, Armenische Irenacusfragmente, 4; s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 297,
346-348. :

95 Cf. Jordan, Armenische Irenaeusfragmente, 4; s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 297,
346-348.



144 Winkler

Credo des Eznik
p. 51 (5-6)7°

(1) Einen Gott bekennen wir ...

(2) den Bestandgeber ({mumfrs) und Formgeber (hurgiifis)
der sichtbaren und unsichtbaren [Dinge] ...

(6) Und von ihm, und mit ihm, und bei ihm

(7) der eine Sprof,

(8) der »Mit-Anfanglose«, »Mit-Schopfer« ...

Die Wurzeln dieser armenischen wie georgischen Ausdrucksweise kénnen
mit dem Antiochenum in Verbindung gebracht werden, das an dieser Stelle z.
B. auch auf das ostsyrische Taufbekenntnis ausgestrahlt hat” Hier ist der
Text des Antiochenum:”

Antiochenum

Hahn, pp. 141-143 (§130): nach Cassians lat. Ubersetzung:
OUOOVOLOY TM TATEL, homousion Patri,

& o nui ol ald@veg xatnotioOnooy per quem et secula compaginata sunt
®Ol TO TAVTO £YEVETO, et omnia facta.

Zusammenfassend lifit sich festhalten, dafl das georgische Formelgut zum
opoovolog Wendungen kennt, die tiber syrische Vermittlung zustandekamen
und wie in den frithesten armenischen Bekenntnissen auf dem Begriff »Natur«
aufbauen; ferner frappierende Ubereinstimmungen zwischen den frithesten
armenischen Bekenntnissen und den georgischen Troparien bei der Formulie-
rung »der >Mit-Seiende«« bestehen; und schlieflich auch noch Gemeinsamkeiten
zwischen dem friithesten armenischen und georgischen Formelgut bei den Um-
schreibungen des opoovolog nachgewiesen werden konnten, wie z. B. »der
sMit-Thronende««, »der >Mit-Anfanglose<«, »der >Mit-Erbaner«, wobei die
letzte Formel wiederum mit dem Formelgut des Antiochenum in Verbindung
zu stehen scheint.

I11. Die Aussagen iiber die Inkarnation und Menschwerdung

Bereits in dem vorangehenden Abschnitt wurde bei der Besprechung des
dpoovowog auf die Arbeiten von J. Gribomont, A. de Halleux, S. Brock und

96 Armenischer Text im Knik® Hawatoy, 51 (= Polarean, Girk® T#t'oc, 29); zur Untersuchung cf.
Winkler, Entwicklungsgeschichte, 120-121, 299-300 (wie Anm. 29).

97 Cf. vorangehende und nachfolgende Anmerkung.

98 Cf. Hahn, Bibliothek der Symbole, 141-143 (§ 130a+b) [wie Anm. 37], zu Theodor von
Mopsuestia und dem ostsyrischen Taufbekenntnis cf. Kelly, Creeds, 185, 187; Hahn, op. cit.,
145 (§ 132). S. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 299-300 (wie Anm. 29).



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das dpoovatog 145

anderer aufmerksam gemacht, die auch fiir diesen Teil von Bedeutung sind.”
Diese Beitrige hatten die Erforschung der syrischen Quellen zum Inhalt und
dabei wurde bei den Aussagen zur Inkarnation nachgewiesen, daf8 die frithen
patristischen Dokumente dafiir eine in Syrien beheimatete ausgeprigte Beklei-
dungs-Metaphorik einsetzten und selbst noch in den offiziellen syrischen Do-
kumenten, wie bei der Ubertragung des Nicaenum auf der Synode zu Seleucia-
Ctesiphon von 410 das coorwdévra mit »er zog einen Leib an« umschrieben:

syr Nicaenum

der Synode von Seleucia-Ctesiphon 4104

.. er stieg herab
und zog einen Leib an (wina ==l)
und wurde Mensch (=1t wam) ...

Hier wurde offensichtlich die einheimische Uberlieferung, die die Inkarnation
beim Taufbekenntnis mit der Metapher »er zog einen Leib an« umschrieb,
auch noch bei der Ubersetzung offizieller Dokumente beibehalten. Dieser
Sprachgebrauch ist in den syrischen Quellen seit frithester Zeit auerordentlich
gut bezeugt:

! i ; : ? : 101
Doctrina Addai: »... obwohl er diesen Leib anzog, war er Gott mit seinem Vater ...« ~;

' . . 2
syr Thomasakterz »... du bist der Sohn und zogst einen Leib an . <19

Ephrim, de Nativitate XXI1, 39: »... unseren sichtbaren Leib zogstduan ... «]03;

Ephrim, de Virginitate XXIX, 1: »Das Wort des Allerhichsten stieg herab

und zog einen hinfilligen Leib an ...«'%",

99 Cf. Anm. 28. Fiir diesen Abschnitt wire noch folgende Untersuchung von S. Brock zu
konsultieren: »Clothing Metaphors as a Means of Theological Expression in Syriac Traditions,
in: M. Schmidt, of. Geyer (Hrg.), Typus, Symbol, Allegorie bei den dstlichen Vitern und
ibren Parallelen im Mittelalter (= Eichstitter Beitrige 4, Regensburg 1982), 11-38; s. dazu
Winkler, Entwicklungsgeschichte, 103, 385-396, 428-440.

100 Syrisch mit engl. Ubersetzung: Vésbus, »Symbols, 294-295; Brock, »Christology«, 133; mit
franzosischer Ubersetzung: de Halleux, »Symbole«, 162-164; Gribomont, »Sévere d”Antio-
che«, 125-158; idem, »Le symbole«, 283-294; 5. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 103,
385-396, 428-440 (wie Anm. 28 und 29).

101 Cf. G. Philipps, The Doctrine of Addai, the Apostle, now First Edited in Complete Form in
the Original Syriac with an English Translation and Notes (London 1876), 27/27.

102 Cf. Wright, 217 (syr. Pag.) / 188 (= engl. Ubersetz.); Brock, »Clothing Metaphors«, 23 (wie
Anm. 99); Connolly, »Early Syriac Creed, 220 (wie Anm. 38).

103 Cf. E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen De Nativitate (= CSCO 186-187,
Script. syr. 82-83, Léwen), 116/105.

104 G. E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen De Virginitate (= CSCO 223-224,
Seript. syr. 94-95, Lowen 1962), 105/91-92; Winkler, »Sprachgebrauchs, 500 (wie Anm. 29).



146 Winkler

S. Brock hat dazu die verschiedenen syrischen Varianten zusammengestellt
und eingehend besprochen, so gentigt es, hier nochmals auf diese wichtige
Arbeit zu verweisen.'”

In mehreren Beitrigen tiber den Sprachgebrauch bei den Aussagen tiber die
Inkarnation (und die Menschwerdung) bin ich auch dem armenischen, georgi-
schen und ithiopischen Befund nachgegangen'®, den ich in diesem Teil der
Untersuchung nochmals aufgreifen und mit einer Erweiterung der Analyse
des georgischen ladgari fortsetzen mochte.

Auf armenischer Seite ist ebenfalls auf die erste Ubersetzung des Nicaenum
aufmerksam zu machen, die uns in zwei unterschiedlichen Versionen tiberliefert
wurde:

— das Nicaenum in den Schriften des Evagrius (hier als Ps.-Evagrius ange-

fithrt), das eindeutig aus einer syrischen Vorlage hervorgegangen ist;'

— das Nicaenum im Brief des Sahak, das auf der Ubersetzung einer griechischen

Vorlage beruht.'®

Beide Formen des Nicaenum weisen dabei ein Charakteristikum auf: ihnen
fehlt das nicanische évavOowmnoavra, eine Eigentiimlichkeit, die auf das Ni-
caenum nach dem Wortlaut der sog. Didascalia zuriickgeht.'” Auf diese Ei-
genheit wird noch bei der Entwicklung der Neologismen zurtickzukommen
sein. Zunichst sollen jedoch die beiden unterschiedlichen armenischen Versio-
nen des Nicaenum zitiert und dem Nicaenum der Didascalia gegenuibergestellt
werden:

105 Cf. Brock, »Clothing Metaphors«, 11-38 (wie Anm. 99).

106 Cf. Winkler, »Ein Beitrag zum armenischen, syrischen und griechischen Sprachgebrauch bei
den Aussagen iiber die Inkarnation in den frihen Symbolzitaten«, 499-510; s. dazu auch
Winkler, »Armenian Anaphoras and Creeds«, 41-55 (mit der Modifikation des Datums der
Einfihrung des Neologismus »mardac'aw« [»er sinhomisierte« sich<], 48 Anm. 31); fiir einen
ersten Hinweis auf die »Bekleidungs-Metaphorik« im georgischen Jadgari cf. Winkler, »Der
armenische Ritus« (wie Anm. 29), »5. Das Vokabular der georgischen Troparien und seine
Affinitat mit syrischen und armenischen Wendungen<, 293-296; und vor allem in meiner
detaillierten Untersuchung Entwicklungsgeschichte, 385-396, 428-440.

107 Zur Edition des Textes cf. B. Sargisean, Srboy horn Ewagri Pontacwoy vark® ew matena-
gratiwnk® t‘argmanealk’; yuné i hay barba ; hingerord daru (Venedig 1907), 134-137; Unter-
suchung in Winkler, Entwicklungsgeschichte, 106, 125-133, 430-432, 436-437, 440.

108 Cf. Edition des Textes von Izmireanc’, Girk® Tt‘oc’, 10-11 (= Potarean, 42-44); detaillierte
Untersuchung in Winkler, Entwicklungsgeschichte, 106, 125-133, 430-432, 436-437, 440.

109 Cf. Dossetti, 66 (wiec Anm. 34); s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 125, 128 (14), 131
(14) (wie Anm. 29).



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das dpoototog 147

Nicaenum Nicaenum
nach der Didascalia in Ps.-Evagrius im Brief des Sahak
Dosetti; p. 66: p. 134 p. 10:
(13) ... »aterbovra (3L (13) .. kY
(14) ol oaprmOEVTH (14) ke dwpipl gyligue ... (14) ke dwpdbmgue .
[om.: EvavBpwmmoavta!]
(13) ... herabstieg (13) ... herabstieg
(14) und einen Leib anzog ...  (14) und sich »verleiblichte« ...

Im Augenblick interessiert uns nur die auf eine syrische Vorlage zuriickgehende
Textgestalt des Nicaenum in Ps.-Evagrius; auf den Neologismus »er >verleib-
lichte« sich« im Brief des Sahak wird weiter unten noch niher eingegangen
werden.

So wie die Syrer bei der Ubertragung des Nicaenum auf ihr eigenes Traditi-
onsgut zuriickgegriffen haben, so haben auch die Armenier ihre eigene Uber-
lieferung, die gewif iiber syrische Vermittlung zustande kam, bei der ersten
Ubertragung des Nicaenum beibehalten. Die Umschreibung der Inkarnation
mit der Metapher des »Sich-Bekleidens« ist dabei in den frithesten armenischen
Symbolfragmenten bei der Taufunterweisung und anderen Quellen aufleror-
dentlich gut bezeugt:'"

5 : 11
— arm Diatessaron-Kommentar: »warum zog unser Herr den Leib an .2« "

— Lehre Grigors§ 377 (3): »... und er zog einen Leib an ...«
— Lebre Grigors§ 381 (5): » ... auch wenn er einen Leib anzog Ahelld

— Credo des Grigor § 95 (7): »... denn er wiirde den menschlichen Leib anziehen S

Eine detaillierte Besprechung des armenischen (syrischen, georgischen und
ithiopischen) Quellenmaterials habe ich, wie gesagt, in meiner Untersuchung,
Entwicklungsgeschichte, vorgelegt."* Auf dem Internationalen Kongref anlifi-
lich des 75jihrigen Bestehens des Pipstlichen Orientalischen Instituts wurde
im Friihjahr 1993 erstmals auf die Parallelen zwischen dem georgischen Voka-
bular im Jadgari und dem syrischen wie armenischen Sprachgebrauch bei den
Aussagen iiber die Inkarnation aufmerksam gemacht,”” was dann den Anstoff

110 Ausfiihrlicher Quellennachweis und Untersuchung in Winkler, Entwicklungsgeschichte, 385-
399, 428-447.

111 Cf. L. Leloir, Saint Ephrem. Commentaire de I'Evangile Concordant. Version arménienne
(= CSCO 137, seript. arm. 1: Textus; 145: seript arm. 1I: Versio, Lowen 1953, 1964), 1/1.

112 Cf. krit. Ed. von Ter-Mkrt&ean - Kanayeanc', Agat'angetay Patmutiwn, 147, 190 (wie Anm.
56).

113 Ibid., 46.

114 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 385-399; s. zudem die bibliogr. Angaben oben in Anm.
29 und 106.

115 Cf. Winkler, »Das Vokabular der georgischen Troparien und seine Affinitdt mit syrischen
und armenischen Wendungen«, in: »Der armenische Ritus ... sowie ... Notizen zur Liturgie
der Georgier«, 293-296 (wie Anm. 29 und 106).



148 Winkler

gab, eine detaillierte Analyse, nicht nur des Formelguts in den georgischen
Troparien, sondern auch der frithen georgischen Symbolzitate im Mok‘c'evay
Kart'lisay (»Die Bekehrung Georgiens«), dem K'art'lis C'hovreba (»Das Leben
Georgiens«) und georgischen Traktaten, wie z. B. das dem Hippolytus zuge-
schriebene De Fide, in meiner Untersuchung der Entwicklungsgeschichte der
armenischen Glaubensbekenntnisse miteinzubeziehen. In diesem Beitrag moch-
te ich meine bisherigen Ergebnisse zu den georgischen Quellen zusammenfassen
und mit weiteren Beobachtungen erginzen.

Im georgischen ladgari fillt auf, dafl die Inkarnation im allgemeinen mit
»er zog einen Leib an« (und damit verwandten Aussagen) zum Ausdruck
gebracht wurde und dafiir durchgingig das Verb dgdmlse (Evovm) verwendet
wird, so auch ein georgisches Traktat, das Hippolytus zugeschrieben wurde'",
mit der Nebenform 3gbbdse (8mpdilw), im Gegensatz zu den georgischen
Symbolfragmenten, die hierfiir das Verb Bosggdse (Evdvw) angeben. Bei
F98mboe und dmsgydsc handelt es sich also um Synonyme'", wobei ich das
besser bezeugte d9dmlboe mit »anziehen«, und das seltenere dmszydse mit
»anlegen« iibersetzen werde, um die beiden Verben besser kenntlich zu machen.
Und die Nebenform 8glibdse wird mit »iiberziehen« wiedergegeben.

In diesem Beitrag sind folgende Formulierungen mit den jeweiligen Varianten
vorzustellen und zu erértern:

1. Die Umschreibung der Inkarnation mit der Metapher des »Sich-Beklei-
dens«:

a) »er zog einen Leib an«;

b) »er zog Adam an;

c) »er zog Knechts-Gestalt an«;

2. ist auf das sehr gut bezeugte »er wohnte im Mutterleib« (und damit
verwandte Formeln) einzugehen;

3. ist die Entstehung der Neologismen »er s>verleibte« sich« und »er >inhomi-
sierte« sich« mit dem syrischen und armenischen Befund des 5. bzw. 6. Jahr-
hunderts zu vergleichen.

116 Cf. G. Garitte, »Le traité géorgien »sur la foic attribué 4 Hippolyte«, Le Muséon 78 (1965),
120-172; 5. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 396-397.

117 So auch im NT, cf. ]. Molitor, Glosarium Ibericum in quattuwor Evangelia et Actus Apostolarum
antiquioris versionis etiam textus chanmeti et haemeti complectens (= CSCO 228, Subs. 20,
Lowen 1962), 331, 352; zur Nebenform dglbdse s. 340.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das duoovotog 149

1. Die Umschreibung der Inkarnation mit der Metapher
»er zog einen Leib an« und damit verwandte Formuliefungen

Im georgischen ladgari werden die Aussagen tber die Inkarnation in der
Regel mit »er zog einen Leib an« wiedergegeben, das sich, wie gesagt, in
mehrere Untergruppen gliedern lifit, die nun der Reihe nach kurz vorgestellt

werden sollen.

(a) Das »er zog einen Leib an«

Hierzu lassen sich folgende Beispiele im Jadgar: heranziehen:

Wezhnacht
Vesper, zu Ps 140,
dhhog

Weibhnacht
Zum Cant. Magnificat
aAhog

Epiphanie
Zum Cant. Magnificat
arhog (4)

Epiphanie, 6. Tag
Zum Cant. Dan 3
[= der 3 Jiinglinge]

Tadgari, 12 7. 15:
...von der Jungfrau einen Leib iiberzuziehen

(FodEoms dgbbdse) ...

ladgar, 19 Z. 10:
...der du ... in der Jungfrau gewohnt, ...
einen Leib angezogen hast

(3mHEbo dgodmlgh) ...

ladgari, 53 Z. 33:

Christus ... unserem Gott

und »Mit-Thronenden« mit dem Vater,

der in Demut von der Jungfrau

einen Leib anzog (3m®360 d90dmlibs),

und von Johannes getauft wurde im Jordan ...

ladgari, 65 Z.15:
Dem es gefiel,
von der Jungfrau einen Leik iiberzuziehen

(3mO@Ems dgbbdse) ...

Wie verbreitet diese Ausdrucksweise im Jadgari ist, lassen die folgenden weite-
ren Stellen erkennen, die ebenso davon sprechen, dafl der Sohn »(von der

Jungfrau) einen Leib anzog«:

Weihnacht
Zum Cant. Hab 3

Weibnacht
Zu Pss 148-150

Hypapante
Zum Cant. Hab 3

Hypapante
Zum Cant. Isata 26

Tadgari, 16 Z. 11
Tadgari, 20 Z. 6-7 (ebenso Z. 24)
ladgari, 89 Z. 21

ladgari, 90 Z. 2 (ebenso Z. 13)



150 Winkler

Hypapante Tadgari, 91 Z. 16.
Zum Cant. Dan 3
[= des Azarias]

Jedoch nicht nur in den georgischen Troparien, sondern auch in den frithen
theologischen Traktaten, wie in dem Hippolytus zugeschriebenen georgischen
Opusculum De Fide, ist diese Metapher vom »Anziehen eines Leibes« vertreten:

georg Ps.-Hippolytus:l ¥

p. 141: ... est induit (3508mUbs) Filius Dei corpus e sancta virgine ...«
p. 146: »... qui induit (5odmbbs) corpus Deus Verbum ...«

oder in folgender Form:

p. 140: »... induit imaginem hominis ... Bmaaygs bsgo gagobse)«
p. 148: »... qui etiam induit (dgodmls) hominem perfectum e Dei genitrice Maria per spiritum
sanctum ...«.

Wie aus dem Uberblick zu ersehen ist, handelt es sich bei den georgischen
Aussagen iiber die Inkarnation um fest etabliertes Formelgut, dessen Heimat
in Syrien zu suchen ist. Im Gegensatz zu den vorgestellten georgischen Tropa-
rien ist in den armenischen Troparien (Sarakan) durchweg bereits in Anglei-
chung an das nicinische cagrmBévra der Neologismus »er >verleiblichte« sich«
(dupdimgu) prisent, worauf bei der Pragung dieses Neologismus im 5. Jahr-
hundert noch ausfiihrlicher eingegangen wird.

(b) Das »er zog Adam an« und verwandte Formulierungen

Auch die Adam-Typologie spielt bei der Darlegung der Inkarnation in den
frithen syrischen Quellen eine grofiere Rolle. Wie S. Brock gezeigt hat, findet
sie sich in den syr Thomasakten, bei Aphrahat und vor allem in den Hynmen
des Ephram."”

Bei den georgischen Quellen konnen z. B. Passagen aus den Troparien fiir
Weihnacht und die Hypapante herangezogen werden:

Tadgari

Weihnacht Tadgari, 12 Z. 10:

ZuPs 140 ... der ... vom Himmel zur Erde herabstieg
ahhog und im Mutterleib (LsBmbs) der Jungfrau

Adam anzog (5@sd Igodmbs) ...

118 Ich zitiere nach Garitte, »Le traité géorgien«, 140-148 (wie Anm. 116). S. dazu Winkler,
Entwicklungsgeschichte, 396-397, insbes. 397 (wie Anm. 29).
119 Cf. Brock, »Clothing Metaphors«, 16, 24 (wie Anm. 99).



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das 6uootoiog 153

Hypapante ladgari, 87, 7. 23:
Zum Cant. Ex 15 Der das Bild Adams, des Knechts anzog
darhog (sdob, dmbolss, bago dgodmlig) ...

Beim letzten Beispiel lifit sich bereits erkennen, dafl diese Stelle von Phil 2,7
inspiriert wurde; Phil 2,7 kommt dabei in den frithen orientalischen Quellen
hiufig vor, wie auch die nachfolgende Gruppe von Texten zeigt.

(c) Das »er zog Knechts-Gestalt an«

Dafiir hat, wie gesagt, Phil 2,7 Pate gestanden. Die hierfiir relevante Passage
aus Phil 2,7 lautet: poognv dotvhov hafav, was im Georgischen mit bs@o
dmbolise doopm wiedergegeben wurde; bs@o dient hier also der Ubersetzung
von poo@t). Ferner gibt bos@o bei Hebr 1,3 yagaxte wieder, und ixdv in
Kol 1,15. Hier nun einige Beispiele aus dem Jadgari, wo Phil 2,7 bei folgenden
Stellen integriert wurde:

Epiphanie ladgari 39, Z. 21:
Zu Ps 140 Heute freuen sich alle Enden des Himmels,
arhog weil der Konig des Alls

mit dem Anziehen der Knechts-Gestalt
@Bmbobs ba@obs dgdmboms)

in den Wassern die Kopfe des Drachens zerschmetterte ...

Die Formel »Konig des Alls«, wie auch die Aussage iiber das » Anziehen der
Knechts-Gestalt« findet sich mit Varianten ebenso in syrischen Quellen, wie
z. B. in Aphrahats Demonstratio 1, 2, 9%

A i wisa Und der Sohn des Herrn des Alls
s dow wams 1 whama LA\ = nahm unseretwegen die Knechts-Gestalt an
(wortl.: »die Ahnlichkeit des Knechts«).

Auflerordentliche Beachtung verdient folgende Stelle aus dem ladgari, weil
hierzu die griechische Vorlage bekannt ist:

Epiphanie : Tadgari, 41 7. 9:

Einzug nach Wasserweihe  So wie jene Stimme, die in der Wiiste rief ...
kamst du, unser Lebendigmacher (Baebmgaﬁm),
zogst die Gestalt der Knechtschaft an
(bo@o Bsbgdobse Igodmlyg) ...

120 Cf. Parisot I, 89/90 (wie Anm. 38): »Filius Domini omnium formam servi suscepit propter
nos«. Dafl sich die Formel »Herr des Alls« (und damit verwandte Aussagen) auf den Vater
wie den Sohn beziehen kénnen, wurde bereits bei der Besprechung des »Schépfers« dargelegt.



152 Winkler

Interessanterweise weicht der georgische Text dabei erheblich von der griechi-
schen Vorlage ab, wobei die georgischen Varianten eindeutig syrisches Gedan-

. . . 121
kengut reflektieren, was bereits eingangs vermerkt wurde:

MR 111, 99 Z. 11-12 (Epiphanie, Prim):
ITpog Ty puvny 10D Bodvtog év ti fonuw ...

NhBec, Kioie
woo@y dovhou Aafwv ...

In der georgischen Ubersetzung findet sich anstelle von Ktpte »unser Leben-
digmacher«, wie auch im weiteren Abschnitt auffillt, dafl der griechische Text
verbatim Phil 2,7 wiedergibt, im Gegensatz zur georgischen Textgestalt, die
anhand von Phil 2,7 die Aussagen tiber die Inkarnation mit der fiir Syrien
typischen Metapher des »Sich-Bekleidens« umschreibt, die im griechischen
Original interessanterweise fehlt. Ebenso der Begriff des »Lebendigmacher«
steht in der Vetus Syra anstelle von cowmg'®, wie auch die friihen armenischen
Quellen den Begriff des »Lebendigmacher« (§i/n/whupup) anstelle von oo,
bzw. »lebendigmachen« fiir 5)Tw verwendet haben.'” Was die Metapher des
»Sich-Bekleidens« betrifft, so ist dabei festzustellen, daf sie nur bei den Syrern
(und den davon beeinflufiten armenischen, georgischen und dthiopischen Quel-
len) als Terminus technicus fiir die Aussagen der Inkarnation verwendet wurde.

Zwar ist die Ausdrucksweise (»er zog einen Leib an«) auch hie und da noch
in einigen griechischen patristischen Quellen des 4. Jahrhunderts belegt, niemals
jedoch in griechischen Glaubensbekenntnissen'”, im Gegensatz zu den syri-
schen, und im Anschluff daran auch in den armenischen wie georgischen Be-
kenntnissen, wie sie ganz allgemein im liturgischen Formelgut auflerordentlich
gut bezeugt ist. Ebenso in den georgischen Troparien des ladgari, im Gegensatz
zu den griechischen Vorlagen, wie z. B. die vorgestellte Passage des Menaion,
MR III (p. 99 Z. 11-12), zeigt. Hierher gehort auch die Tatsache, daff die
Bekleidungs-Metaphorik an keiner Stelle der griechischen Kontakia eines Ro-
manos anzutreffen ist, was besonders schwer wiegt, da die Kontakia wie unsere
georgischen Troparien ihren Sitz im Leben im Kathedraloffizium haben, und
man bislang davon ausging, daff die alteste Schicht des Jadgar: etwa der gleichen

121 Cf. Einleitung (nach dem Uberblick iiber die bekannten griechischen Vorlagen).

122 Cf. Molitor, Grundbegriffe, 15-34 (wie Anm. 30). S. dazu Anm. 31-32.

123 Cf. Buzandaran Patmutiwnk’, 111 (43, 56), 225 (4, 15) 282 (3), 283 (5); Lehre Grigors §§ 364
(5), 368 (2), 391 (13), 446 usw., zit. in: Winkler, Entwicklungsgeschichte, 17 (5). S. dazu
Molitor, Grundbegriffe, 15-34.

124 Darauf wird weiter unten noch genauer eingegangen.



Das theologische Formelgut tiber den Schapfer, das duootolog 153

Zeit wie die Kontakia angehort. Auf diesen Sachverhalt wird noch weiter
unten ausfuhrlicher einzugehen sein.

Aber auch die im georgischen ladgari bezeugte Verb-Kombination: »du
kamst — zogst an«, wie in unserem zuletzt angefithrten georgischen Troparion,
laflt sich in den frithen syrischen und armenischen Quellen nachweisen. Ich
zitiere als erstes Beispiel Aphrahat:

Demonstratio XX1I, 4: »und als Jesus ... kam und einen Leib anzog (weina x=la whre) ...
Dem. 111, 16: » ... der kam und unsere Menschheit anzog (_haxsr) x=\a rhen) Ao

Connolly mag bei seiner Rekonstruktion des frithen syrischen Taufbekennt-
nisses durchaus Recht haben, wenn er die Ansicht vertritt, dafl das whwa
wisa x=la (»der kam und einen Leib anzog« — bzw. damit verwandtes
Formelgut) zum festen Bestandteil des frihen syrischen Credo zu rechnen
ist.lZ(}

Und diese Verb-Kombination ist, wie gesagt, auch in den frithesten armeni-
schen Quellen belegt, wie z. B. in armenischen Irendus-Fragmenten: klyii npypis
wumnidng ke gelguwe dwpdpl ... (»es kam der Sohn Gottes und zog einen Leib
an ..«).” Ebenso z. B. in folgenden armenischen Quellen:

— Credo des Grigor 80 (4): »... der kam um anzuziehen die Ahnlichkeit unseres Leibes von einer
Jungfrau ...«'*

— Wasserweihe an Epiphanie: »... der kam und den Leib anzog von der heiligen Jungfrau ...«."*

Zusammenfassend ist zu beobachten, daf} die oben zitierte Stelle des georgischen
ladgari, die sich im Troparion unmittelbar nach der Wasserweihe an Epiphanie
findet: »So wie jene Stimme, die in der Wiiste rief ... kamst du, unser Leben-
digmacher, zogst die Gestalt der Knechtschaft an .. «, eine grofle Affinitit mit
den angefiihrten syrischen (und armenischen) Quellen zeigt.

Hier nun weitere Belegstellen aus dem georgischen ladgari, die Phil 2,7
integriert haben:

125 Cf. Parisot I, 136, 996; Connolly, »Early Syriac Creed«, 207, 210 (wie Anm. 38).

126 Cf. Connolly, »Early Syriac Creed«, 210 (wie Anm. 38). Zu den syrischen, armenischen und
georgischen Verb-Kombinationen cf. Winkler, »Der armenische Ritus ... sowie ... Notizen
zur Liturgie der Georgier«, 295-296; detaillierte Besprechung in Entwicklungsgeschichte,
388-396 (wie Anm. 29).

127 Cf. Jordan, Armenische [renacusfragmente, 13, 23, 25, 26, 28 (wie Anm. 55).

128 Cf. Ter-Mkrt&ean — Kanayeanc', Agatangelay Patmutiwn, 46 (wie Anm. 56).

129 Cf. Casoc® (Jerusalem 1873), 9. Zu dieser und anderen Verb-Kombinationen cf. Winkler,
Entwicklungsgeschichte, 388-396.



154 Winkler

Epiphanie ladgari, 44 Z. 33:

Zum Cant. Deut 32 ... der du dich erniedrigt hast ...,
damit du durch das Anzieben der Knechts-Gestalt
(@mbobs bagols Jgdmboms)

Adam befreien wiirdest...

Ephiphanie ladgari, 71 Z. 20-21:
Zum Cant. Dan 3 Wie hat der anfanglose Gott
[= der 3 Jiinglinge] die Gestalt der Knechtschaft angezogen

(ba@go dmbgdolise dgodmbs) ...

Mit dem georgischen Troparion zum Cant. Deut 32 der Vigil von Epiphanie
zeigt ein Ausschnitt aus dem georgischen Symbolfragment 3 im Mok'c'evay
Kart'lisay (»Die Bekehrung Georgiens«) eine nicht zu tbersehende Verwandt-
schaft:

Mok‘c'evay K art‘lisay

Symbolfragment 3:*°

(2) ... der du dich selbst erniedrigst
(3) und die Gestalt der Knechtschaft angelegt hast in deiner Demut
(o5 ba@o Bmbgdolise Bmsoy bodwsdmoms Fgboms) ...

Auf armenischer Seite ware vor allem die alteste Redaktion der Bastlins-
Anaphora (arm Bas I) anzufiihren, wo es in der vom Taufbekenntnis gepragten
Oratio post Sanctus heiflt: »... er zog Knechts-Gestalt an und wurde zur Ahn-
lichkeit unseres hinfiilligen Leibes ... ( q[[ﬁpulmpwfm éwmu_f[v llz;bguu ke bqnh
/1 fnjwflm_/aﬁl_fl Ju.r[nﬁmj urémpm_/(}&wﬂu Lﬂ?[rnj [Cf Phil 2,7])«.131 Fiir diese
durch Phil 2,7 angeregten Symbolzitate bietet sich z. B. auch ein Vergleich mit
Ephrims Hymni de Fide XXIX (2.3) und De Nativitate XXII (5) an."

Bei dem georgischen Troparion zu Pss 148-150 von Epiphanie findet sich
z. B. folgende seltene Variante:

Epiphanie Tadgari, 55 Z. 25:
Zu Pss 148-150 ... der du von der Jungfrau
drhog(2) »das Menschliche« anzogst (3539050 dgodmlsy).

130 Cf. 1. Abulaje, Jveli K'art‘uli agiograp‘inli literaturis jeglebi I V-X ss. (Tiflis 1963), 153-154;
zur Untersuchung cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 274, 396-397 (wie Anm. 29).
131 Catergian-Dashian, 134 Z. 80 mit Anm. 52 haben unzulissigerweise in den handschriftlichen

Befund eingegriffen und den Text abgeindert in: »er nabm (fwn) Knechts-Gestalt an«. Zu
arm Bas I cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 85 (21), 88 (21), 464-466, insbes. 465, und
vor allem meine detaillierte Untersuchung: »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren in
liturgievergleichender Sicht IT« (wie Anm. 29).

132 Cf. De Fide XXIX (2.3): »Dem schwachen Kérper namlich, in dem er herabsteigend sich
kleidete ... Der Gewaltige hat sich nidmlich in diirfrige Namen aus Liebe zu euch geklei-
det ...«. Cf. E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen De Fide (= CSCO 154-155,
Script. syri 73-74, Lowen 1955), 101 (= textus), 81 (= wersio); idem, De Nativitate, 110
(= textus), 100 (= versio).



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das dpoovotog 155

Zwar beinhaltet 3539650 »die menschliche [Natur]«'”, doch darf nicht iiberse-
hen werden, dafl an dieser Stelle des Troparion nicht &7bgdse (»Natur«) mit
angegeben ist, wie z. B. im Jadgari, 60 Z. 9: »der du von >mit-seiender< Natur
mit dem Vater bist« (Gm3gemo bo® &9bgdse msbss®dlbo dsdobse). Dies ist
insofern von Bedeutung, als es in den frithen syrischen Quellen des 6fteren
heiflt, daf der Sohn »die menschliche Natur angezogen hat«.™

Im Gegensatz zu der duflerst gut bezeugten »Bekleidungs-Metaphorik« im
georgischen Jadgari, deren Ursprung mit Syrien zu verbinden ist, fillt auf,
dafl z. B. Romanos der Melode nicht mehr diese Méglichkeit in seinen Kontakia
genutzt hat.”

Der Einbezug der griechischen Kontakia"® des Romanos und der Vergleich
mit den georgischen Troparia des ladgari bietet sich aus folgenden Griinden
an:

(1) Beide haben ihren Sitz im Leben vor allem im Kathedraloffizium der
Hochfeste.

(2) Wihrend das Kontakion urspriinglich ausschliefflich im Zusammenhang
mit den Lesungen der Kathedralvigil, bzw. den damit verbundenen biblischen
Cantica mit den Troparien stand"”’, erstrecken sich die georgischen Troparien
des ladgari nicht nur auf die biblischen Cantica, die mit den Lesungen verbunden

133 Cf. R. Meckelein, Georgisch-deutsches Worterbuch (= Lebrbiicher des Seminars fiir orientali-
sche Sprachen zu Berlin 32, Berlin/Leipzig 1928), 248.

134 Cf. Brock, »Clothing Metaphors«, 16-18, 23-24. Zum syrischen wie armenischen Sprachge-
brauch cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 387-388 (wie Anm. 29).

135 Ich verwende die Ausgabe von J. Grosdidier de Matons, Romanos le mélode. Hymnes 11
(=8C 110, Paris 1965).

136 Zur Begriffserliuterung cf. J. Grosdidier de Matons, Romanos le Mélode et les origines de la
poésie religiense a Byzance (Paris 1977), 37-39. Dem Namen nach handelt es sich um jenen
hélzernen Stab, um den die Handschrift gerollt wurde. Dem Inhalt nach dient das Kontakion
als eine Erlduterung des jeweiligen Fest-Mysteriums, ist also eine Unterweisung in Versen.
Romanos selbst nennt seine Hymnen niemals »Kontakion«, sondern verwendet dafiir Spvog,
WPahudg, moinua, aivog, GdY. Grosdidier de Matons (3, 37-39) vertritt jedoch die Ansicht,
dafl der Begriff »Kontakion« bis in die Anfange zuriickreicht, und die liturgischen Volumina
(wobei die Handschriften, wie gesagt, um einen hélzernen Stab gerollt waren) mit diesem
Terminus bezeichnet wurden.

137 Diesem Sachverhalt hat Grosdidier de Matons ein eigenes Kap. gewidmet: »Le kontakion et
Poffice«, in: Origines, 98-108. Dabei neigt er dazu, cher eine Verbindung des Kontakion mit
den Lesungen anzunehmen als mit den biblischen Cantica und ihren Troparien (102-103,
105). Jedoch ist zu beachten, daff auch die biblischen Cantica (mit den Troparien) bei der
Kathedralvigil in einem engen Zusammenhang mit den Lesungen stehen. Wie auch der
georgische Begriff »iadgari« und der armenische »yisatakaran« in wortlicher Ubereinstim-
mung »Gedenken« bedeuten, wobei der iadgari damit die Gesiinge meint und der yisatakaran
die Lesungen, mit denen die Troparien in engster Verbindung stehen. Hierher gehért auch
die Beobachtung, dafl der Psalmvortrag bei den Lesungen oftmals wie eine Lesung eingeleitet
wird, worauf Leeb, 63 (wie Anm. 9), bereits aufmerksam machte.



156 Winkler

sind, sondern z. B. auch noch auf weitere Teile des Kathedraloffiziums, so auf
die Pss 148-150, einem zentralen Baustein des Orthros, und auch auf Ps 140,
dem Kernstiick des Hesperinos. Insgesamt ist jedoch nicht zu tibersehen, daff
die Troparien wie Kontakia insbesondere bei den Lesungen mit den Cantica
angesiedelt waren bzw. sind.

(3) Die georgischen Troparien des ladgari gehoren dem bisherigen For-
schungsstand nach in ihrer iltesten Schicht dem 5. bzw. dem 5. bis 6. Jahrhundert
an. Auch die Kontakia des Romanos (- dessen Geburtsjahr und Lebensende
im Dunkeln liegen und somit nur das Ende des 5. Jahrhunderts bis Mitte des
6. Jahrhunderts angegeben werden kann'*® -) gehoren etwa in diese Zeit.

(4) Ein Vergleich zwischen diesen griechischen Kontakia und den georgischen
Troparien bietet sich nicht nur aus zeitlichen Griinden an, oder wegen ihrer
iibereinstimmenden Verwendung im Kathedraloffizium der Hochfeste, son-
dern auch aufgrund ihrer gemeinsamen Funktion: beide dienen der Erlauterung
des jeweiligen Fest-Mysteriums.

(5) Und es ist nochmals zu betonen, dafl die georgischen Troparien auf der
Ubersetzung griechischer Vorlagen beruhen, beide aber — die griechischen
Kontakia wie die georgischen Troparia — auffillige Bertihrungen mit Syrien
zeigen'”’, wenngleich auf sehr unterschiedliche Weise!

Wenn nun Romanos nicht mehr die Mdglichkeit genutzt hat, die Inkarnation
mit der Metapher des »Sich-Bekleidens« zu umschreiben, so ist dies gewifl
bemerkenswert. Ja es scheint, dall Romanos dieser Méglichkeit offensichtlich
bewuft aus dem Weg gegangen ist. Bezeichnenderweise wird ein £&vdvm aus-
schliefilich im Zusammenhang mit der christlichen Taufe verwendet: xai evdvoy
v modmy edmoémeiay ..., wihrend sonst bei den Kontakia von Weihnacht
und Epiphanie die »Bekleidungs-Metaphorik« fiir die Aussagen der Inkarnation
des Gottes-Sohns tunlichst vermieden wurde, wie der nachfolgende Uberblick
verdeutlicht:

138 Cf. Grosdidier de Matons, Origines, 178-179.

139 Zu Romanos cf. A. de Halleux, »Hellénisme et syrianité de Romanos le Melode. A propos
d’un ouvrage recent«, Revue d’Histoire Ecclésiastique 73 (1978), 632-641; S. P. Brock, »From
Ephrem to Romanos«, Studia Patristica 20 (Lowen 1989), 139-151; W. L. Petersen, The
Diatessaron and Ephrem Syrus as Sources of Romanos the Melodist (= CSCO 475, subs. 74,
Léwen 1985); idem, »The Dependence of Romanos the Melodist upon the Syriac Ephrem:
Its Importance for the Origin of the Kontakion«, Vigiliae Christianae 39 (1985), 171-187.

140 Cf. Grosdidier de Matons, Hymnes 11, Epiphanie 11, 2, 274.



Das theologische Formelgut tiber den Schépfer, das dpoovoiog 157

Die Kontakia des Romanos

Weihnacht:

I11, 2, p. 120: ... &x mapBévou caproDTAL ...

1V, 2, p. 140: ... tol cuprwBévrog ...

IV, 8, p. 144: ... "Ex 000 Y& £00.0x@0M ...

IV, 11, p. 146: ... OO vopou £0aoxmon ...

IV, 14, p. 148: ... éoaprwn ...

IV, 20, p. 152: ... 40mOQWE YAQ CUQHOVTAL ...

IV, 21, p. 152: ... gaivetal éxdv Evavboomioag 6 hoyog ougrwisls ...
1V, 25, p. 154/156: ... gegdpxwtaL ... EvavBownnoag ...

Epiphanie:

I1, 10, p. 282: ... cagrwOévTa éx Tabng 1ol éx [veduatog dyiov ...

Auflerdem konnen noch folgende Stellen herangezogen werden:

Weibnacht:
I, 1, p. 88: ... AGYOV OGQRO YEVOUEVOV ...

Hypapante:
Prooimion 11, p. 174:°0 odona 6 g £x mapBEVor QOQEDS ...
12, p. 190: ... cdoxa ... avéhaPey ...

Dartiber hinaus ist es bemerkenswert, dafl meines Wissens lediglich zwei grie-
chische Bekenntnisse vorliegen, die die Inkarnation mit der Metapher des
»Sich-Bekleidens« umschrieben haben."*' Dabei ist jedoch ein feiner Unter-
schied festzustellen: in den beiden Bekenntnissen von Sardica 343 und im
dritten Fragment der Epistula Synodalis von Philippopolis 343 ist nicht mehr
davon die Rede, daf Jesus »einen Leib anzogs«, sondern dafl er »den Menschen
anzog«:

Sardica 343 Kai totito ob mémovBey, all 6 dvlpwmog,
&v évedioato, 8v avéhaPey éx Maolag tiic maBévou e
Philippopolis 343: ... qui propter nos induerit hominem b

Wenngleich hie und da in griechischen patristischen Quellen die »Bekleidungs-
Metaphorik« im Zusammenhang mit der Inkarnation prisent ist, so ist doch
zusammenfassend festzustellen, dafd sie ausschliefflich bei den Syrern auf frucht-
baren Boden gefallen ist und von da aus auch auf armenische wie georgische
Quellen ausgestrahlt hat und als Terminus technicus eingesetzt wurde, was in
griechischen patristischen Schriften nicht der Fall ist. Erst mit dem 5. bis 6.
Jahrhundert setzte in Syrien und Armenien dann ein Prozef ein, den eigenen
Sprachgebrauch niher an die griechischen Vorlagen des nicinischen oap-

141 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 397-398 (wie Anm. 29).
142 Cf. Hahn, Bibliothek der Symbole, 189 (wie Anm. 37).
143 Ibid., 190 Anm. 115.



158 Winkler

#wOévta und évavBowmioavta anzugleichen. Bevor wir diese syrischen, ar-
menischen und georgischen Neologismen niher erliutern, soll noch kurz auf
die im georgischen ladgari hiufiger auftretende Wendung »er wohnte im
Mutterleib der Jungfrau« eingegangen werden, da sie ebenfalls typisch fiir die
syrischen patristischen Quellen des 4. Jahrhunderts ist.

2. Das »er wohnte im Mutterleib der Jungfrau« und dhnliches Formelgut

Im georgischen Jadgari lassen sich dabei zwei Varianten ausmachen, entweder
heifdt es in den Troparien von Weihnacht und der Verkiindigung: »der im
Mutterleib der Jungfrau wohnte« oder: »der im Schoff der Jungfrau wohnte«.
Hier nun einige Beispiele:

Weibnacht ladgari, 17 7. 32:

Zum Cant. Dan 3 ... der im Mutterleib der Jungfrau wohnte
[= Azarias] LoPobs Jopfamolsls ©sndzzoms)...
dhhog

Weibnacht ladgari, 18 Z. 5:

Zum Cant. Dan. 3 Der im Mutterleib der Jungfrau wohnte

[= der 3 Jiinglinge] (Lodmbs Eagdzze®s Jsefamabisls) ..
Epiphanie, Oktav ladgari, 60 2. 17:

Zum Cant. Magnificat ... dem es gefiel,

unseretwegen in deinem Mutterleib zu wohnen

(083309050 LsFmbs qbba) ...

Diese Formulierung (»er wohnte im Mutterleib der Jungfrau«) findet sich
ebenso beim Fest der Verkiindigung:
—Zum Cant. Deut 32: ladgari, 7 7.. 33-34

—Zum Cant. Dan. 3 [= des Azarias]: Jadgari,97. 8
—Zum Cant. Dan. 3 [= der 3 Junglinge]: ladgari, 9 Z. 14-15.

Die andere Variante, die vom »SchofS«der Jungfrau spricht, ist z. B. in folgendem
Troparion belegt:
Weibnacht ladgari, 19 Z. 28:
Zu Pss 148-150 er wohnte im Schoff der Jungfrau
(Rogdgzoms Inigenbs Jomfgmobabs) ...

In den syrischen und armenischen Quellen liegt dabei die Variante vor: »er
betrat den Mutterleib«, so z. B. bei Ephram:



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das opoovoiog 159

Hymni de Fide IV, 2: »der Erstgeborene betrat den Mutterleib TREL
Hymni de Nativitate IV, 34: »Im Nisan ... betrat das Paschalamm den Mutterleib ...«
bzw. XXXI, 6: »... die Sonne betrat den Mutterleib s

In der armenischen Lehre Grigors 380 (4) heifdt es ebenso: »Durch den Willen
des Vaters betrat er den M%ttﬁ’?’leib der ]ungfrau ik (llwﬁolp £0F Ednun Jw[uluufrq
Yneafl ...)"

Bevor wir uns den im 5. und 6. Jahrhundert aufkommenden Neologismen
zuwenden, ist noch die Beobachtung zu erwahnen, daf} in keinem Troparion
des gesamten besprochenen Festkreises (weder fiir die Verkiindigung und
Weihnachten, noch fiir die Epiphanie oder Hypapante) die Mitwirkung des
Heiligen Geistes bei der Inkarnation erwihnt wird und somit diesen Troparien
bei der Ausformulierung der Inkarnation nicht das Nicaeno-Constantinopo-
litanum zugrunde liegt!

Und noch etwas ist bemerkenswert: auch der Hinweis auf die »Gottesgebi-
rerin« taucht im allgemeinen lediglich als Gegenpol zu den Aussagen iiber die
»Jungfrau« auf', nicht jedoch im Zusammenhang mit der dem Symbolum
entlehnten Darlegung der Inkarnation, die noch einer fritheren Zeit angehort,
wenn dabei Formulierungen wie »von der Jungfrau geborens, »er zog einen
Leib an von der Jungfrau«, oder »er wohnte im Mutterleib der Jungfrau« usw.
belegt sind.

3. Die Entstehung der Neologismen: »er »verleiblichte« sich«
zu Beginn des 5. Jh.s und »er >inhomisierte« sich« Anfang des 6. Jh.s

Wie schon bei der vorausgegangenen Besprechung der Ubersetzung des
ouoovotog und des oaprwbévra auf die bahnbrechenden Untersuchungen,
insbesondere von A. de Halleux, ]J. Gribomont und S. Brock der syrischen
Quellen zu verweisen war'®, ebenso auf die armenischen Ubersetzungstechni-
ken'”’, die eine nicht zu iibersehende Kongruenz mit dem syrischen Befund

144 Cf. Beck, Ephraem, De Fide, 9 (= textus), 9 (= versio).

145 Cf. Beck, Ephraem, De Nativitate, 28, 106 (= textus), 26, 95 (= versio); s. dazu Winkler,
Entwicklungsgeschichte, 403.

146 Cf. Ter-Mkrt&'ean — Kanayeanc', Agat‘angelay Patmutwn, 190 (wie Anm. 56); s. dazu
Winkler, Entwicklungsgeschichte, 23, 403 (wie Anm. 29).

147 Der Begriff »Gottesgebirerin« ist z. B. in folgenden Troparien bezeugt: (1) Verkiindigung:
zum Cant. Hab 3 + Jona 2 (ladgari, 8); (2) Weihnacht: zum Cant. Exod 15 (ladgars, 15), 1
Sam + Isaia (Tadgari, 16), Magnificat (Iadgari, 19), obit'ay der Eucharistie (Jadgari, 21); (3)
nach Weihnacht: zum Magnificat (Iadgari, 28); (4) Epiphanie-Oktav: zum Magnificat (ladgari,
60); (5) Hypapante: zu Ps 140 + 148-150 (ladgari, 86, 94), zur Prozession (ladgari, 97).

148 Cf. Anm. 99 und 28. ‘

149 Cf. Anm. 106 und 29; s. dazu vor allem Winkler, Entwicklungsgeschichte, 333-335, 335-345,
354-355, 365-367, 367-373.



160 Winkler

zeigen, so sind diese Beitrage auch fir diesen Abschnitt von grundlegender
Bedeutung. Ich fasse zunichst den bisherigen Konsens bei der Erforschung
der christlich-orientalischen Quellen zusammen und erginze ihn mit der Ana-
lyse weiterer orientalischer Texte und neuen Erwigungen.

(1) Die Entstehung des Neologismus »er >verleiblichte« sich« (5. Jh.)

Die Syrer haben aus dem urspriinglichen wina ==\ (»er zog einen Leib an«),
das in allen frithen syrischen Quellen die Inkarnation zum Ausdruck brachte,
zu Beginn des 5. Jahrhunderts den Neologismus mesdwe (»er >verleiblichte«
sich«) geschaffen, um ihr Vokabular ndher an das nicinische caprw8évia
anzugleichen, wie A. de Halleux und andere auf anschauliche Weise nachge-
wiesen haben.”” Auch die Armenier empfanden aufgrund der christologischen
Streitigkeiten die Notwendigkeit, das einstige ggbgu dwpdpi (»er zog einen
Leib an«) in der ersten Halfte des 5. Jahrhunderts durch den Neologismus
duipdugue (»er >verleiblichte« sich«) zu ersetzen, wie die offizielle Ubersetzung
des Nicaenum im Brief des Sahak von 435 zeigt"”', im Gegensatz zu Ps.- Evagrius,
wo das Nicaenum noch mit dem urspringlichen und tiber syrische Vermittlung
zustande gekommene Ausdrucksweise »er zog einen Leib an« wiedergegeben
wird."*?

Fur die vorliegende Untersuchung ist dabei von grofierer Bedeutung, dafl in
der armenischen Troparien-Sammlung (Sarakan oder Saraknoc genannt) die
Inkarnation bei den Troparien des Epiphaniefestes bereits durchweg mit dem
Neologismus dupdimgun (»er >verleiblichte« sich«) wiedergegeben wurde'”,
im Gegensatz zur georgischen Sammlung von Troparien (ladgari), wo das
urspriingliche Vokabular (»er zog einen Leib an« und damit verwandte Formeln)
noch die Regel fiir die Aussagen der Inkarnation bildet** und der Neologismus
(»er »>verleiblichte« sich«) die Ausnahme ist, also nur sehr vereinzelt auftritt.
Hier nun einige georgische Beispiele fiir das neue Vokabular bei den Aussagen
Uber die Inkarnation im Jadgari:

150 Cf. Anm. 28; insbes. de Haleux, »La Philoxénienne«, 305-305; idem, »Le symbole«, 182;
Gribomont, »Le symbole«, 293;idem, »Sévére d’Antioche«, 142-158, insbes. 153.

151 Cf. Winkler, »Sprachgebrauchs, 505-506; eadem, » Armenian Anaphoras and Creeds«, 46-47,
51-52; eadem, »Der armenische Ritus«, 293-295; und am ausfihrlichsten in: Entwicklungsge-
schichte, 125-133, 430-432, 436-437, 440 (wie Anm. 29).

152 S. vorangehende Anmerkung.

153 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 445-447.

154 Cf. Winkler, »Der armenische Ritus«, 293-296; eadem, Entwicklungsgeschichte, 396-397,
insbes. 396; cf. supra: Uberblick iiber das Vokabular im Jadgari.



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das duoototog 161

Weibnacht, Vigil ladgari, 15 7. 24:
Zum Cant. Dent 32 ... der ich mutterlos vor den Ewigkeiten
vom Vater geboren wurde,
und vaterlos am Ende der Zeiten
mich aus der Jungfrau »erleiblichte« (3563506 30gm@o0) ...

Epiphanie, Vigil Tadgari, 50 Z. 41:

Zum Cant. Dan 3 Du hast dich »verleiblicht« (35bgm®(309em0)
[= der 3 Jiinglinge] im Mutterleib der Jungfrau ...

arhog

Hypapante ladgari, 87 Z. 21:

Zum Cant. Ex 15 ...damit ich ... verkiinde,

dafl Gott sich »verletblichte« (35b 50 30gmEs).

Der zuletzt angefithrte Auszug aus dem ladgari wird im Troparion zum
Cant. Isaia 26 (GMhoc) wiederholt (cf. ladgari, 90 Z. 20). Auflerdem ist der
Neologismus z. B. auch noch beim Troparion zu Pss 148-150 nachzuweisen
(cf. Iadgari, 96 Z. 31-32).

Insgesamt ist jedoch festzustellen, dafl diese neue Wortpragung im ladgari
sehr selten ist und die urspriingliche Ausdrucksweise noch bei weitem iiber-
wiegt. Somit bieten die georgischen Troparien des ladgari eine dltere Schicht
als die armenischen Troparien des Saraknoc’, wo der Neologismus »er >verleib-
lichte« sich« die Regel darstellt und das urspriingliche Vokabular (»er zog
einen Leib an«) nicht mehr prisent ist.

Eine Verschmelzung der friihesten mit einer jiingeren Schicht ist in der
iltesten armenischen Redaktion der Basilius-Anaphora (arm Bas I) bei der
Oratio post Sanctus nachweisbar, die, wie ich anderswo nachgewiesen habe,
in all ihren orientalischen Rezensionen mafigeblich durch die jeweiligen Tauf-
bekenntnisse geprigt wurde."”

arm Bas I'*®

(34) ... aus der heiligen Jungfrau sich »verleiblichte«, [= jiingere Schicht]
(35) Knechts-Gestalt angezogen hat ... [= urspriingliches Vokabular]

(34) fp uppny Yokl dwpdbwgua,
(35) ghbpuyupubin dwnuyh qebgue ...

Die igyptische Redaktion der Basilius-Anaphora in ihren griechischen, bohai-
rischen und ithiopischen Vertretern (ig gr Bas, boh Bas, dth Bas) bietet mit

155 Cf. Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren in liturgievergleichender Sicht 11«
(wie Anm. 29).

156 Cf. Catergian-Dashian, 134. Daf§ die Herausgeber an dieser Stelle in den handschriftlichen
Befund eingegriffen haben, wurde bereits vermerkt: ¢f. supra. Die Gliederung des Textes
habe ich von meiner Untersuchung iibernommen.



162 Winkler

den Neologismen an dieser Stelle ein spiteres Stadium als arm Bas I. Hier ist
g p 157
der relevante Auszug aus der Oratio post Sanctus:

g gr Bas boh Bas ith Bas
(16) caprwBelg (16) ... sich »inkarnierte« (16) er »verleiblichte« sich
(Aq461CHpE) ... (twi@ ) ...

Die dgyptische Rezension der Basilius-Anaphora in ihren bohairischen und
athiopischen Vertretern folgt genauer der griechischen Vorlage, wie auch die
urspriingliche Ausdrucksweise fiir die Inkarnation (»er zog einen Leib an«,
bzw. hier: »er zog Knechts-Gestalt an«, so in arm Bas I) nicht mehr prisent
ist.

(2) Die Bildung des Neologismus »er »inhomisierte« sich« (6. Jh.)

Hier gibt die Tatsache, daf dieser Neologismus bei den Syrern erst mit dem
6. Jahrhundert aufgekommen ist und nicht schon im 5. Jahrhundert wie bei
der neuen Wortprigung »er sverleiblichte« sich«, gewiff noch Ratsel auf, wihrend
wir fiir die erstmalige Prisenz dieses neuen Vokabulars bei den Armeniern,
die ebenfalls mit dem 6. Jahrhundert zu verbinden ist, nun die Griinde wissen.
Bevor auf den armenischen Befund naher eingegangen wird, mussen wir uns
erst einen Uberblick {iber den syrischen Wandel im Vokabular verschaffen.
Die Syrer haben zu Beginn des 6. Jahrhunderts an Angleichung an das
gvavOowmmoavta aus dem urspringlichen »er wurde Mensch« (rexai= wam)
ein xai=hwe (»er sinhomisierte« sich«) gebildet. Deutlich sichtbar wird das in
der ost- und westsyrischen Redaktion des Nicaenum der Synode zu Seleucia-
Ctesiphon von 410: die westsyrische Redaktion bietet noch das urspriingliche
»er wurde Mensch« (wexais wam), wihrend in der ostsyrischen Textgestalt
der Neologismus zyimbwe (»er sinhomisierte« sich«) bezeugt ist.””® Daf} diese
groflere Angleichung an das évavBpwmoovta zu Beginn des 6. Jahrhunderts
erfolgte, hat A. de Halleux mit seiner Analyse der syrischen Quellen, insbe-

157 Fiir die Oratio post Sanctus der 4g gr Bas wurde E. Renaudots Liturgiarum Orientalinm
Collectio 1 (Frankfurt/London 1847), 65, verwendet; fiir boh Bas die Edition von R. Tuki
(Rom 1736), 103-106 (kopt. Pag.), und fiir dth Bas der Textus receptus Mdsabafi gaddase
(Addis Abeba 1958/59), 163-164; S. Euringer, »Die dthiopische Anaphora des heutigen Basilius
nach vier Handschriften herausgegeben, tibersetzt und mit Anmerkungen versehen«, Orien-
talia Christiana 36 Nr. 98 (1934), 150/151-152/153. S. dazu Winkler, »Zur Erforschung
orientalischer Anaphoren IT« (wie Anm. 29).

158 Zu diesen beiden Redaktionen und dem aufkommenden Neologismus cf. de Halleux, »Le
symbole«, 162-164; idem, »La Philoxénienne«, 303-305, 307, 310-311, 314; idem, »La deuxieme
lettre«, 13, 48 (24), 43 (21), 44 (22), 50 (27), 60 (37), 77 (59 = Anspielung); Gribomont,
»Sévere d’Antioche«, 153; Brock, »Christology«, 133; Voobus, »Symbol«, 294-295 (wie Anm.
28); s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichre, 103, 461-464 (wie Anm. 29).



Das theologische Formelgut iiber den Schépfer, das duoototog 163

sondere der Schriften des Philoxenus gezeigt.” Von groflerem Interesse ist
dabei, daf} Philoxenus in seinem »Zweiten Brief an die Kloster von Beit Gau-
gal<'®® zwar den Neologismus »er >verleiblichte« sich« (mes&w<) verwendet,
jedoch noch durchwegs auf dem urspriinglichen Vokabular »er wurde Mensch«
beharrt, also in dieser Schrift noch nicht der Neologismus z14=éw (»er sinho-
misierte« sich«) prisent ist.'"

Es gibt zu denken, daf bereits zu Beginn des 5. Jahrhunderts der Neologismus
»er >verleiblichte« sich« als Terminus technicus fiir die Inkarnation in Anglei-
chung an das nicinische caprwbévta aufgekommen ist, dabei jedoch das
gvavBpwmoavta noch ein volles Jahrhundert unberiihrt blieb und die Mensch-
werdung nach wie vor mit »er wurde Mensch« wiedergegeben wurde. Eine
plausible Erklirung fiir diesen Befund in den syrischen wie armenischen Quellen
legt die Gestalt der armenischen Glaubensbekenntnisse nahe. Denn die arme-
nischen Bekenntnisse folgen bis in das 6. Jahrhundert dem Nicaenum in Gestalt
der Didascalia, dem eigentiimlicherweise das évavBowmoavta fehlt, worauf
bereits oben bei der Einleitung zu Kap. III (»Die Aussagen tiber die Inkarnation
und Menschwerdung«) hingewiesen wurde. Der Klarheit halber sei hier noch-
mals das Nicaenum nach der Didascalia zitiert und der uns vertrauten Gestalt
des Nicaenums mit der Doppelaussage caprmbévia — évavbowmnoavta ge-
gentibergestellt:*

Nicaenum Nicaenum nach der Didascalia
Dossetti, 232: Dossetti, 66:

nareBovIa natehbova

%ol oaprwbeva, nol oaErwOEVTa,
gvavBowmnoavta, -

nobova ... mofovTa ...

In mehreren Veréffentlichungen suchte ich nachzuweisen, dafl alle armenischen
Bekenntnisse vor dem 6. Jahrhundert, auch noch das Credo des Babgén im
Synodalschreiben von Duin 506, dem Nicaenum der Didascalia folgen, dem
das #vavboomioavta bekannterweise fehlt.”

Erst im Vorfeld der zweiten Synode von Duin um 555 unter Katholikos
Nerses I ist bei den Armeniern der Neologismus »er »inhomisierte« sich«

159 Cf. de Halleux, »La Philoxénienne«, 301-302, 308-311, 314-315 (wie Anm. 28).

160 Cf. Edition und Ubersetzung von de Halleux, »La deuxieme lettre«, 5-79 (wie Anm. 28).

161 Cf. de Halleux, »La deuxieme lettre«, 43 (21), 44 (22), 48 (24) hier sogar noch das fritheste
Vokabular wasea ==\ [»er zog einen Leib an«], 50 (27), 60 (37), 77 (59 = Anspielung).

162 Cf. Winkler, »Armenische Anaphoras and Creeds«, 47; eadem, Entwicklungsgeschichte, 125,
128 (14), 131 (14), 135 (14), insbes. 172, 428-440, 461-463.

163 Cf. Winkler, »Armenian Anaphoras and Creeds«, 47-48; eadem, Entwicklungsgeschichte,
128 (14), 131 (4), 135 (14), 172-174, 428-440.



164 Winkler

(fusppungue) mit Sicherheit nachzuweisen, ** der wie in Syrien aus »er wurde
Mensch« gebildet wurde, wobei das Credo des Nerses verbatim einer syrischen
Vorlage folgt."” Das heifit, erst als das Nicaenum in Gestalt der Didascalia
von den Armeniern in der ersten Hilfte des 6. Jahrhunderts aufgegeben wurde,
ist iiber syrische Vermittlung auch die Doppelaussage cogorw0évia —
gvavOowmioavto mit dem Credo des Nerses 11. wirklich in Umlauf gekommen,
wie z. B. auch das sog. Armeniacum'®® bezeugt, das bei den Aussagen iiber
den Sohn der uns bekannten Textgestalt des Nicaenum und der Hermeneia
folgt."”

Die augenfilligen Parallelen bei der Bildung der armenischen Neologismen
mit den syrischen Quellen gibt zu denken. Zwar wurde mit den christologischen
Streitigkeiten gewil} im gesamten christlichen Orient das griechische Vokabular
allmihlich als normativ empfunden und hat so im Laufe des 5. bis 6. Jahrhunderts
zu einer Angleichung an die griechischen Termini technici gefiihrt, aber bei
den armenischen (wie georgischen) Quellen ist doch auch die grofie Ausstrah-
lungskraft Syriens hoch zu veranschlagen. Dies fithrt zu Uberlegungen, ob
nicht auch im syrischen Raum das Opusculum der sog. Didascalia (bzw.
Syntagma) mit dem fehlenden évavbowmioavta einmal im Umlauf gewesen
sein konnte, was die Tatsache erkliren wiirde, warum erst an die hundert
Jahre nach der Einfithrung des Neologismus »er >verleiblichte« sich« zu Beginn
des 5. Jahrhunderts, sich im 6. Jahrhundert dann im Anschluf} an das évav-
Bowmoavta auch die neue Wortpragung »er »inhomisierte« sich« durchzuset-
zen begann. Zudem wissen wir aufgrund der verdienstvollen Arbeiten von J.
Muyldermans, G. Garitte, G.L. Dossetti u. a., dafl dieses Opusculum der
Didascalia (bzw. Syntagma) im Orient weit verbreitet war.'®

Auf georgischer Seite kommt der Neologismus »er >inhomisierte« sich« im
Iadgari sehr selten vor. Ahnliches gilt auch fiir die frithen georgischen Be-
kenntnisse. Welche Bewandtnis es dabei hat, daf8 dieser Neologismus im /adgar:
vor allem bei den Troparien zum Magnificat zutage tritt, weify ich noch nicht.
Ob es vielleicht damit zu tun haben kdnnte, dafl die Einfiigung dieses neutesta-
mentlichen Canticum in das Offizium méglicherweise etwas jingeren Datums

164 Ibid.

165 Zum Credo des Nerses cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 216-217, 218, 448, 451 (38), 456
(37-38), 458-459, 460 (wie Anm. 29).

166 Zum Armeniacum cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 223-234, 460; eadem, » Armenian
Anaphoras and Creeds«, 49-51.

167 Ibid.

168 Cf. Muyldermans, »Une recension arménienne du Syntagma doctrinae», Handes Amsorya
41 (1927), 687-700; G. Garitte, »Une lettre grecque attribuée a S. Antoine«, Le Muséon 55
(1942), 97-123; Dossetti, 51-67; Winkler, Entwicklungsgeschichte, 101, 105-106, 118 (wie
Anm. 29).



Das theologische Formelgut tiber den Schopfer, das duoovolog 165

4 5 Y : i e oy il e
ist als die Prasenz der alttestamentlichen Cantica?” Hier nun einige Beispiele
aus dem Jadgari:

Iadgari

Verkiindigung ladgari, 9 Z. 28:

Zum Cant. Magnificat ... der sich fiir unsere Erlosung »inhomisierte« (356335¢396) ...

Epiphanie ladgari, 53 Z. 4:

Zum Cant. Magnificat Der sich fiir unser Leben in der Fiille der Zeiten
»inhomisierte« (356335(396) -

Epiphanie, Oktav ladgari, 60 Z. 25:

Zum Cant. Magnificat Der sich unseretwegen »inhomisierte« (356335(396)
und getauft wurde ...

Hypapante ladgari, 92 Z. 37:

Zu Cant. Dan 3 ... der fir das Leben aller »inhomisiert« wurde

[= der 3 Jiinglinge] (@obgoEhs) ...

Bei dem nachfolgenden Troparion ist die griechische Vorlage bekannt, mit der
die georgische Ubersetzung zu vergleichen ist:'"°

ladgari PaR

Verkiindigung, sicmidisay Theotokion der Sonntagsvesper
p. 11 Z. 4-6: p. 382 Z. 2-5:

da Gott geboren Bedv yap Eyévvnoey

aus ihr Leib wurde (3m®3oge ofdbs) ... €€ adTtiic oapgrwbévra ...
heilig bist du, “Aytog &l, Xolotog 6 06

der sich unseretwegen »inhomisierte« (356335(396) ... 6 OV fipdc évavlowmiaag ...

Wie aus der Gegeniiberstellung der Texte zu ersehen ist, stimmt die georgische
Ubersetzung bei der Wiedergabe der Inkarnation nicht ganz genau mit dem
griechischen Text tiberein, lediglich bei der Menschwerdung gleicht der georgi-
sche Text aufgrund des Neologismus dem griechischen, andererseits fehlt dabei
jedoch das Xouotog 6 Ogdg.

Wie schon eingangs vermerkt wurde, tritt dieser Neologismus auch vereinzelt
in georgischen Symbolfragmenten auf, dabei jedoch meines Wissens ausschlief3-
lich im Kart'lis C*hovreba (nicht im Mok‘cevay Kartlisay):""

169 Cf. Winkler, » Armenian Night Office [1«, 484-485, 501 Anm. 146, 505 mit Anm. 158-159,
506-517, 519-521, 525-527.

170 Cf. Leeb, 123 Anm. 175 (wie Anm. 9); Metreveli, ladgari, 649.

171 Cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte, 271-280 (wie Anm. 29).



166 Winkler

Keart‘lis C'hovreba
Symbolfragment 1:
)

Keart‘lis C'hovreba
Symbolfragment 5:

172

7 4 : =
173 und zu unserer Erlésung »inhomisiert« wurde (30635363) ...

174

(4) der Sohn Gottes,

(5) geboren vor den Zeiten,

(6) der zu unserer Erldsung »inhomisiert« wurde (35635(305) .- S

Hier ist nochmals zu betonen, daf8 sich dieser Neologismus meines Wissens
ausschlieflich in den Symbolfragmenten des K'artlis C'hovreba (»Das Leben
Georgiens«) nachweisen liflt, wihrend der Mok‘c‘evay Kartlisay (»Die Bekeh-
rung Georgiens«) noch das urspriingliche Formelgut bewahrt hat, wie zum
Beispiel folgende Stelle beweist:

Mok‘cevay Krart‘lisay

Symbolfragment 3:'7°

(2) der du dich selbst erniedrigt
(3) und die Gestalt der Knechtschaft angelegt hast in deiner Demut
(05 bago dmbgdolsa Josoiy bodpsdoms Igboos) ...

Auch in den georgischen Quellen, seien es die Troparien oder die Symbolfrag-
mente des Kart'lis Chovreba, diirfte der Neologismus »er >inhomisierte« sich«
nicht vor dem 6. Jahrhundert aufgekommen sein, so wie er auch in den syrischen
und armenischen Quellen erst mit dem 6. Jahrhundert mit Sicherheit bezeugt
Ist.

AbschlieRend kann auch noch auf das relevante koptische und das dthiopische
Formelgut aufmerksam gemacht werden, womit sich erweist, dafl der gesamte
christliche Orient einem bestimmten Muster bei der Ubersetzung der Aussagen
iiber die Inkarnation und Menschwerdung folgt. Sicht man z. B. die dthiopischen
Quellen durch, die nachweislich entweder das Nicaenum reflektieren, wie
z. B. ith Epiphanius I'”, oder das Nicaeno-Constantinopolitanum, wie z. B.

172 Cf. Qauh&isvili I, 94; 5. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte, 275 (wie Anm. 49 und 29).

173 Die Einteilung des Textes wurde von meiner Untersuchung, Entwicklungsgeschichte, tiber-
nommen.

174 Cf. Qauh&isvili I, 128 (wie Anm. 49); zur Untersuchung cf. Winkler, Entwicklungsgeschichte,
180 [6).

175 S. dazu auch noch das Fragment 6; Qauh&isvili 1, 130 Z. 5; Winkler, Entwicklungsgeschichte,
180 (wie Anm. 49 und 29).

176 Diese Stelle wurde bereits angefiihrt: of. supra, Text zu Anm. 130.

177 Cf. Weischer, Qerellos 1V/2, 98; idem, »Die urspriingliche nikinische Form des ersten Glau-
benssymbols im Ankyrotos des Epiphanios von Salamis. Ein Beitrag zur Entstchung des
konstantinopolitanischen Glaubenssymbols im Lichte neuester ithiopischer Forschungens,



Das theologische Formelgut tiber den Schépfer, das 6pootolog 167

der Abschnitt tiber die Inkarnation und Menschwerdung in der vom Symbolum
geprigten Oratio post Sanctus der gesamten dgyptischen Uberlieferung der
Basilius-Anaphora, oder die Symbolfragmente zu Beginn des dthiopischen Of-
fiziums, so 1aflt sich ebenso die Entwicklung vom iltesten Formelgut bis hin
zu den Neologismen verfolgen.

Das dthiopische Offizium beginnt mit dem Trishagion, das sich um Symbol-
fragmente rankt, die ein hohes Alter haben diirften, wenn es dort heifdt:

Kidan Zi-nigh (»Morgenoffizium«)
Velat, Me‘eraf, p. 1 (2-3):'7®

(2) ... der geboren wurde (HT®AL :)
(3) von Maria, der heiligen Jungfrau (WG : hPPL0T : 27UA:)...

Demgegeniiber dirfte die dthiopische Textgestalt der Basilius-Anaphora (ath
Bas) eine jungere Schicht wiedergeben, wie aus den Neologismen: »er >verleib-
lichte« sich« als Terminus technicus fiir die Inkarnation und »er >inhomisierte«
sich« fiir die Menschwerdung hervorgeht:

ith Bas

Euringer, p. 150, 152 (4-7}:179

(14) ... der »inhomisiert« wurde (Ht0-h:)
aus dem Heiligen Geist'*

(15) und Maria, der heiligen Jungfrau;

(16) er »verleiblichte« sich (tw 1@ :)

(17) und wurde Mensch (@07 : Ath 2) ...

In dieser in vieler Hinsicht hochinteressanten Passage der Oratio post Sanctus,
die offensichtlich vom Nicaeno-Constantionopolitanum inspiriert wurde, was
der Hinweis auf das Mitwirken des Heiligen Geistes nahelegt, wird die Mensch-
werdung zweimal bezeugt:

(1) mit dem wohl spater erst interpolierten Neologismus »der >inhomisierts
wurde« in Abschnitt 14a;

Theologie und Philosophie 53 (1978), 407-414; s. dazu Winkler, Entwicklungsgeschichte,
286-287, 466; eadem, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren Il« (wie Anm. 29).

178 Cf. Velat, Etudes sur le me‘eraf, 1 (wie Anm 45); zur Untersuchung cf. Winkler, Entwick-
lungsgeschichte, 285-286, 465 (wie Anm. 29).

179 Cf. Euringer, »Basilius«, 150, 152 (wie Anm. 41). Die Gliederung des Textes wurde von
meinen Untersuchungen, Die Entwicklungsgeschichte, 286, 465; sowie: »Zur Erforschung
orientalischer Anaphoren Il«, {ibernommen (wie Anm. 29).

180 Die Mitwirkung des Heiligen Geistes bei den Aussagen iiber die Menschwerdung und Inkar-
nation deutet darauf hin, dafl dieser Abschnitt der Oratio post Sanctus vom Nicaeno-
Constantinopolitanum inspiriert wurde; cf. Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Ana-
phoren I« (wie Anm. 29).



168 Winkler

(2) mit der urspriinglichen Aussage »er wurde Mensch« in Abschnitt 17, die
dem Neologismus »er >verleiblichte< sich« in 16 folgt.

Dafl Abschnitt 14a erst spiter interpoliert wurde, zeigt ein Vergleich mit
den anderen Zeugen der igyptischen Uberlieferung der Basilius-Anaphora;
hier ist die Gegentiberstellung der griechischen, bohairische und ithiopischen
Textgestalt (ig gr Bas, boh Bas, ith Bas)'™":

g gr Bas boh Bas ith Bas
- - (14) der »inhomisiert« wurde
{ranh)
(14) 6¢ éx mvepoTog (14) Der durch den aus dem Heiligen Geist
dylou, Heiligen Geist
(15) »ai éx Tig Gyiog (15) und die heilige (15) und Maria,
deamolvng Nudv Jungfrau Maria der heiligen Jungfrau;
Beotonov xal del-
mapBévou Maplog
(16) caprwbeig (16) sich »inkarnierte«  (16) er »verleiblichte« sich
(pgesi1CApP3) (two:)
(17) nai évavBpomioas ... (17) und »inhomisierte« (17) und wurde Mensch
(xaeppwmi). (@7 : Al ).

Die Gegeniiberstellung zeigt sehr deutlich, daf} es sich bei Abschnitt 14a von
ith Basum einen sekundiren Einschub handelt, der nicht dem urspriinglichen
agyptischen Traditionsstrang der Basilius-Anaphora angehérte. '™

Die Kombination von: »er >verleiblichte« sich« als Terminus technicus fiir
die Inkarnation mit dem urspringlichen Vokabular fiir die Menschwerdung
in dth Bas (16-17), d. h. also die Verbindung zwischen dem Neologismus bei
der Aussage tiber die Inkarnation und der Weitertradierung der urspriinglichen
Ausdrucksweise fiir die Menschwerdung korrespondiert in auffilliger Weise
mit dem syrischen Befund bei Philoxenus: in seinem »Zweiten Brief an die
Kloster von Beit Gaugal« ist bereits der Neologismus »er »verleiblichte« sich«
fiir die Inkarnation belegt, wihrend bei der Aussage iiber die Menschwerdung
noch das urspriingliche »er wurde Mensch« prisent ist."*’

In der iltesten armenischen Redaktion der Basilius-Anaphora (arm Bas I)

181 Zur Oratio post Sanctus des dgyptischen Traditionsstranges der Basilius-Anaphora wurden
folgende Editionen benutzt: fiir ig gr Bas Renaudot I, 65; fiir boh Bas Tuki, 103-106; fiir
dth Bas der Textus receptus: Mdisahafi gaddase, 163-164; Euringer, »Basilius«, 150/151-
152/153. 8. dazu Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren I1« (wie Anm. 29).

182 Cf. Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren IT« (wie Anm. 29).

183 Dies wurde bereits erwihnt: ¢f. supra, Text zu Anm. 160-161. Im Gegensatz dazu reflektiert
ith Epiphanius I auch den Neologismus »er »inhomisiertes sich«, der unmittelbar auf das
»er >verleiblichte« sich« folgt; zur dthiop. Textgestalt cf. Weischer, Qérellos TV/2, 98 sowie
meine Untersuchungen: Entwicklungsgeschichte, 286, 465; »Zur Erforschung orientalischer
Anaphoren 1T« (wie Anm. 29).



Das theologische Formelgut {iber den Schépfer, das duoototog 169

stehen wir vor einer noch fritheren Schicht: zwar hat der Neologismus »er
sverleiblichte« sich« (dupiugue) bereits Eingang gefunden'™, aber er ist an die
urspriingliche Ausdrucksweise fiir die Inkarnation in einer sekundiren Ent-
wicklung angehingt worden. Somit steht neben der iltesten Schicht ein sekun-
direr Einschub, wobei beide Aussagen ausschliefllich die Inkarnation zum
Inhalt haben:

(34) ... aus der Junfrau sich »verleiblichte« (dupilmgue), [= sekundir]
(35) Knechtsgestalt angezogen hat (ghbpuwpuwiin dwnuyh qybymi).  [= urspriinglich]

Eine davon unabhingige Feststellung der Menschwerdung (ausgedriickt durch
évavbpommnoe) fehlt, so wie das évavOpwmoavra auch im Nicaenum der
Didascalia fehlt, ebenso in den von dieser Gestalt des Nicaenum inspirierten
armenischen Glaubensbekenntnissen bis in das 6. Jahrhundert. Auflerdem ist
davon auszugehen, dafl die Aussage tiber die Inkarnation einst auf den Hinweis
des »Anziehens der Knechts-Gestalt« beschrinkt war, wie ich einer ausfiihrli-
chen Besprechung dieser Passage der Oratio post Sanctus von arm Bas 1
darzulegen suchte.”

Ein Vergleich zwischen dem dgyptischen Traditionsstrang der Basilius-Ana-
phoraund der iltesten armenischen Rezension (arm Bas I) verdeutlicht diesen
grundlegenden Unterschied, wie auch der Einbezug des Nicaenum (in Gestalt
der Didascalia) und des Nicaeno-Constantinopolitanum zeigt, dal die armeni-
sche Uberlieferung vom Nicaenum der Didascalia inspiriert wurde, und die
agyptische offensichtlich vom Nicaeno-Constantinopolitanum:

Nicaenum (nach der Didascalia) Nicaenum Nicaeno-Constantinopolitanum
Dossetti, p. 66: Dossett, p. 232: Dossetti, p. 246:
%ol 00pxwOEvTa %ol oaorwOEVTOL Ol OUOHWOEVTA

- — &% TvedpaTog Gyiov
— —— »al Maplog tiig magbévou
Are evavBowmmoavta  xoi évavlowmm)oavia ...

Hier nun der entsprechende Text der Basilius-Anaphora:

arm Bas [ boh Bas ith Bas
— — (14) der »inbomisiert« wurde
— (14) Der durch den Heiligen aus dem Heiligen Geist
Geist
(34) ... aus der heiligen (15) und die heilige Jungfrau (15) und Maria,
Jungfrau Maria der heiligen Jungfrau;
sich »verleiblichte«, (16) sich »inkarnierte« (16) »er>verleiblichtec sich«
— (17) und »inhomisiertex. (17) und wurde Mensch.

184 Cf. Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren Il« (wie Anm. 29).
185 Cf. Winkler, »Zur Erforschung orientalischer Anaphoren Il« (wie Anm. 29).



170 Winkler

(35) Knechts-Gestalt
angezogen hat.

— — (14) Htadh:
— (14) px1 €TE EBONDEN hov i : P50 :
NINNEYMA EO0YAB:
(34)/1 uppng Yurull (15)NEM EBOADEN ’i‘FIAP* (15) @KTICET : WPt -
OENOC EB0YAB MAPIA. LU =
ﬁm[uﬂ)mguu‘ (16) A4GICAPZ (16) twm -
(17) Oy 02 A9€PPWMI: (17) @07 = Afth:

(35) gl gt

dunun o gl
Fassen wir nun den Uberblick {iber das Vokabular zur Inkarnation und Mensch-
werdung zusammen:

Die Aussage tiber das » Anziehen eines Leibes« bzw. »der Knechts-Gestalt«
gehort zu den dltesten, tiber syrische Vermittlung zustande gekommene Termini
technici fiir die Inkarnation.

So wie im Nicaenum in Gestalt der Didascalia das évavBpwmijoavta fehlt,
so fehlt es auch in den zitierten armenischen Quellen, ebenso in arm Bas I
hier stehen wir vor einer Verdoppelung der Aussage tiber die Inkarnation,
wobei der Neologismus »er »>verleiblichte« sich«, der erst in der ersten Hailfte
des 5. Jahrhunderts entstand, nachgeschoben wurde.

Die Tatsache, daf} die Syrer wie Armenier erst mit dem 6. Jahrhundert den
Neologismus »er >inhomisierte« sich« (aus »er wurde Mensch«) in Anlehnung
an das évavOpwmnoavta geprigt haben, also etwa hundert Jahre nach dem
ersten Eingriff in das Vokabular tiber die Inkarnation auch das fur die Mensch-
werdung dem griechischen Vorbild angeglichen wurde, hat bislang in der
Forschung noch keine Erklirung gefunden. Ob der Befund bei den Armeniern,
die nachweislich dem Nicaenum in Gestalt der Didascalia (mit dem fehlenden
évavBowmoavta !) bis in das 6. Jahrhundert gefolgt sind, moglicherweise
auch fir die Syrer mit in Erwigung gezogen werden mufi, bedarf noch einer
detaillierten Untersuchung. Es gibt immerhin zu denken, dafl in den orien-
talischen Quellen, den syrischen wie armenischen (und georgischen), das
urspriingliche Vokabular fiir die Inkarnation, ausgedriickt durch eine »Beklei-
dungs-Metaphorik«, dann zu Beginn des 5. Jh.s dem Neologismus »er >ver-
leiblichte« sich« weichen mufite, und dafl bei den Syrern und Armeniern bislang
keine Belege gefunden werden konnten, dal in dieser Zeit auch aus dem »er
wurde Mensch« ein »er inhomisierte« sich« gepragt wurde, was gewifs aufgrund
der christologischen Streitigkeiten nahegelegen hitte. Somit stellt sich die Frage,
ob nicht auch in Syrien einmal Glaubensbekenntnisse im Umlauf waren, die
ebenfalls dem Nicaenum in Gestalt der Didascalia gefolgt sind, dem das
evavBpwrmooavta gefehlt hat. Auflerdem fehlt das évavBowmmoovta nicht



Das theologische Formelgut Giber den Schépfer, das pootaiog 1 izl

nur in dieser Form des Nicaenum, sondern es ist ebensowenig in einigen
Formeln prisent, die in einem engen Zusammenhang mit den christologischen
Auseinandersetzungen und der Verteidigung arianisierender Tendenzen ste-
hen."™ So z.B. fehlt das évavBowmjoavto. auch in der Formel I der Synode
zu Antiochien 341 und im Credo IV von Sirmium 359:

Nicaenum Antioch. 341 Sirmium 359

nach Didascalia?®  Formel L' Credo IV:'%

natehfovTo rnaterbovia

Hol 00rwOEvVTO. %ol 0doxra ®al yevvnOévta
éx Tig (aylog) mapdévou &% Mopiag tijc mapfévou.
AvetnQoTa.

Auflerdem ist es eine Tatsache, dafl auch im georgischen Jadgari die Aussagen
liber die Inkarnation bei weitem tiberwiegen, ja der direkte Bezug auf die
Menschwerdung dulierst selten ist. Das heifdt, die Hinweise auf die Menschwer-
dung spielen bei den Troparien der Verkiindigung, von Weihnacht und Epipha-
nie wie Hypapante im Vergleich mit den Aussagen tiber die Inkarnation eine
untergeordnete Rolle:

(1) Bei den Troparien von Weihnacht und Epiphanie wird die Inkarnation
in der Regel mit der Umschreibung »er zog einen Leib an« (und damit ver-
wandten Formen) zum Ausdruck gebracht.

(2) Bei den Troparien von Weihnacht, Epiphanie und Hypapante begegnen
wir vereinzelt auch dem Neologismus »er >verleiblichte« sich«.

(3) Die Hinweise auf die Menschwerdung sind duflerst selten; der Neologis-
mus »er >inhomisierte« sich« ist vereinzelt vor allem bei den Troparien zum
Magnificat prisent. Auflerdem ist es bemerkenswert, dal diese neue Wort-
prigung meines Wissens in keinem der georgischen Symbolfragmente des
Mok‘c‘evay Kartlisay (Die »Bekehrung Georgiens«) belegt ist, nur im K'art'lis
C'hovreba (»Das Leben Georgiens«).

Dariiber hinaus fiel auf, dafl die Mitwirkung des Heiligen Geistes, ein Cha-
rakteristikum des Nicaeno-Constantinopolitanum, in keinem georgischen Tro-
parion des Jadgari (weder bei der Verkiindigung und Weihnacht, noch bei der
Epiphanie und Hypapante) bei den Aussagen iiber die Inkarnation und Mensch-
werdung erwihnt wird, wie sie auch nicht bei der vom einheimischen Taufbe-
kenntnis inspirierten ersten armenischen Redaktion der Basilius-Anaphora mit-

186 Man lese nur bei Kelly (Early Eastern Creeds, 263-295) nach, wie sehr man sich nach dem
Nicaenum noch mit dem »Arianismus« und semi-arianischen Stellungnahmen auseinander-
zusetzen hatte.

187 Ibid,, 204 (§ 163).

188 Cf. Dossetti, 66 (wie Anm. 34).

189 Cf. Hahn, Bibliothek der Symbole, 183 (§ 153) [wie Anm. 37).



172 Winkler

einbezogen wurde, im Gegensatz zum igyptischen Traditionsstrang dieser
Anaphora, die an dieser Stelle offensichtlich vom Nicaeno-Constantinopoli-
tanum angeregt wurde.

Abschlieflende Beobachtungen

Bei der niheren Untersuchung des theologischen Wortbestandes der georgi-
schen Troparien von Weihnacht und Epiphanie im ladgari ergab sich an be-
deutsamen Stellen, dafl sie in auffilliger Weise vom griechischen Original,
aber auch von den damit verwandten griechischen Kontakia abweichen, was
sich insbesondere bei der Analyse der Aussagen tiber die Inkarnation zeigte.
Diese georgischen Troparien weichen durch die Umschreibung mit der Meta-
pher, dafl der Sohn »einen Leib anzog« (und damit verwandten Formeln),
deutlich vom griechischen éc0gx®0n (s. auch das nicinische caprwBévra) in
der griechischen Vorlage ab. Interessanterweise liegt diese »Bekleidungs-
Metaphorik« auch nicht mehr in den Kontakia des Romanos vor, die aus der
gleichen Zeit wie die Troparien der iltesten Schicht des Jadgari stammen (von
der man bislang annahm, dafl sie dem 5. bis 6. Jahrhundert angehért) und die
gleiche liturgische Funktion haben, das Fest-Mysterium (im Zusammenhang
mit den Lesungen) zu erlautern. Im Jadgar: hingegen bildet die Metapher
»vom Anzichen eines Leibes« die Standardwiedergabe fiir die Inkarnation, so
wie sie ausgehend von Syrien in den frithesten armenischen und anderen geor-
gischen Quellen Eingang gefunden hat. Nicht minder bedeutsam ist die Tatsa-
che, daf} die Syrer, und im Anschluff daran auch die Armenier, im 5. und 6.
Jahrhundert Neologismen bildeten, um genauer das nicinische cagxwOévta
und évavBommioavta wiederzugeben, und dafl diese Neologismen ebenso in
den georgischen Troparien des /adgari nachweisbar sind.

Wie sich weiter bei der Gegentiberstellung mehrerer Theologumena im /ad-
gari und anderen orientalischen Quellen gezeigt hat, ergaben sich bei der
Wahl des Vokabulars fiir den Schépfer und der Ubertragung des dpoototoc
nicht zu iibersehende Ubereinstimmungen zwischen den georgischen Troparien
des ladgari und armenischem Formelmaterial, die wiederum des ofteren ihre
Waurzeln in syrischem Gedankengut haben und teilweise noch bis in die antio-
chenischen Partikularsynoden der ersten Hilfte des 4. Jahrhunderts zuriick-
verfolgt werden kénnen, wie z. B. die Feststellung, daf} der Vater bzw. der
Sohn der »Schépfer / Herr / Hervorbringer des Alls« ist, die ausgehend von
Syrien auch in den georgischen Troparien und Symbolfragmenten und in
armenischen wie dthiopischen liturgischen Quellen anzutreffen ist.

Auflerdem sind die Querverbindungen mit dem allerfrithesten armenischen



Das theologische Formelgut tiber den Schépfer, das 6pootoiog 173

Formelgut bei der Beschreibung der Relation des Sohns mit dem Vater zu
notieren, zudem die Gemeinsamkeiten mit den frithen Ubersetzungstechniken
bei der Ubertragung des duoovotog, sowie einige Umschreibungen, die mit
den Formeln des Antiochenum in Verbindung gebracht werden kénnen.

Somit wirft der Jadgari noch sehr viele Fragen auf, vor allem die des Ver-
hiltnisses zwischen der Annahme, daff es sich bei den georgischen Troparien
um Ubersetzungen eines griechischen Originals handelt, und der unleugbaren
Tatsache, dafl mehrere georgische Troparien an wichtigen und theologisch
sensiblen Stellen nicht griechischem Traditionsgut folgen, sondern eindeutig
die syrische Uberlieferung reflektieren, die sie mit den frithesten armenischen
Quellen gemein haben und dessen Wurzeln in das 4. Jahrhundert hinabreichen.

Auflerdem fiel auf, dafl bei dem untersuchten theologischen Wortbestand
nur fir die Inkarnation die griechischen Vorlagen bekannt zu sein scheinen
und der georgische Text vom griechischen auf signifikante Weise abweicht,
wobei die Abweichungen gewif§ nach Syrien verweisen. Daf} fiir alle anderen
untersuchten georgischen Troparien, seien es die Hinweise auf den Schopfer
oder das 6uoovotog, offensichtlich noch keine griechischen Originale bekannt
sind, stimmt nachdenklich.

Aber auch noch auf ein weiteres Problem ist wenigstens kurz einzugehen.
Fast alle vorgestellten und besprochenen Troparien gehoren der Kathedral-Vigil
an. Genauer gesagt, dieses frithe und vor allem fiir das 4. Jahrhundert typische
Formelgut findet sich insbesondere in den Troparien zu den biblischen Cantica.
Ein Uberblick iiber den besprochenen theologischen Wortbestand soll die

Zusammenschau erleichtern:

L. Die Aussagen tiber den Schopfer

1. Vesper zu Ps 140

von Epiphanie: »Konig des Alls«
2. Vigil
(a)bei den Lesungen
dasadebeli (4) von Epiphanie: »Schépfer des Alls«
dasadebeli (4) von Weihnacht: »Schopfer des Alls«
2. (b) bei den biblischen Cantica
Cant. Exod von Epiphanie: »Schopfer des Alls«
Cant. Hab von Epiphanie: »Hervorbringer des Alls«
Cant. Magnificat der Epiphanie-Oktav: »Schopfer des Alls«

3. Eucharistie

belt'abanisay vom 26. Dez.: »Hervorbringer und Herr des Alls«



174

I1. Das opoovoiog

1. Vigil

Winkler

Bei den biblischen Cantica von Epiphanie

Cant. Deut:
Cant. Jona:
Cant. Dan 3 (der 3 Jinglinge):

Cant. Magnificat:
Cant. Magnificat, &hhog (4):

Cant. Dan 3 (der 3 Jiinglinge) der
Epiphanie-Oktav:

»Mit-Erbauer««
»Mit-Seiender«<«
»Mit-Seiender««

»der Mit-Anfanglose«
»Mit-Thronenden«

»von >mit-seiender< Natur«

Bei den biblischen Cantica von Weihnacht

Cant. Dan 3 (der 3 Jinglinge):
Cant. Magnificat:

»den -Mit-Seienden««
»Mit-Thronender«

Bei den biblischen Cantica von Hypapante

Cant. Dan 3 (der 3 Junglinge):

Zur Prozession:

2. Morgenoffizium
Zu Pss 148-150
von Epiphanie (3. Tag):
von Hypapante:

»den >Mit-Seienden<«
»Mit-Erbauer«

»Thronender«
»Mit-Thronender«

ITI. Die Inkarnation und Menschwerdung

[L.] Das urspriingliche Vokabular bei der Inkarnation:
»er zog einen Leib an« (und verwandte Formeln)

1. Vesper zu Ps 140
von Epiphanie:
von Weihnacht:
von Weihnacht (dhhog):

»mit dem Anziehen der Knechts-Gestalt«
»einen Leib {iberzuziehen«
»Adam anzog»

2. Im Kontext der Wasserweihe an Epiphanie

Einzug nach Waserweihe:
3. Vigil
bei den biblischen Cantica von Epiphanie
Cant. Deut:
Cant. Dan 3 (der 3 Jiinglinge):
Cant. Magnificat:

Epiphanie, 6. Tag
Cant. Dan 3 (der 3 Junglinge):

»zogst die Gestalt der Knechtschaft an«

»durch das Anziehen der Knechts-Gestalt«
»die Gestalt der Knechtschaft angezogen«
»einen Leib anzoge«

»einen Leib iiberzuziehen«

ferner bei den biblischen Cantica von Weibhnacht

Cant. Hab



2

Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das duootolog 175

bei den biblischen Cantica von Hypapante

Cant. Exod: »das Bild Adams, des Knechts anzog«
ferner Cant. Hab

Cant. Isaia

Cant. Dan 3 (des Azarias)

. Morgenoffizium

Bei Pss 148-150 von Weihnacht

Weitere frithe Formen: das Wohnen im Mutterleib

. Vigil

Bei den biblischen Cantica der Epiphanie-Oktav
Cant. Magnificat: »in deinem Mutterleib zu wohnen«

Bei den biblischen Cantica von Weibnacht
Cant. Dan 3 (des Azarias): »... der im Mutterleib der Jungfrau wohnte«
Cant. Dan 3 (der 3 Jiinglinge): »Der im Mutterleib der Jungfrau wohnte«

ferner bei den biblischen Cantica der Verkiindigung
Cant. Deut

Cant. Dan 3 (des Azarias)

Cant. Dan 3 (der 3 Jinglinge)

Morgenoffizium
Bei Pss 148-150 von Weibnachi: »er wohnte im Schofl der Jungfrau«

[11.] Die Neologismen (ab dem 5. und 6. Jahrhundert)

A. Der Neologismus fiir die Inkarnation:

»er >verleiblichte« sich«

Vigil von Weihnacht, Cant. Deut: »mich ... >verleiblichte««
Vigil von Epiphanie, Cant. Dan 3
(der 3 Jiinglinge): »Du hast dich ... >verleiblicht«
Vigil von Hypapante, Cant. Exod 15: »dafl Gott sich >verleiblichte«
B. Der Neologismus fiir die Menschwerdung:
»er »inhomisierte<sich«
1. Vigil
Cant. Magnificat von Epiphanie: »Der sich ... sinhomisierte««
Cant. Magnificat der Epiphanie-Okrav: »Der sich ... inhomisierte««
Cant. Dan 3 (der 3 Jinglinge) von Hypapante: »der ... >inhomisiert wurde««
Cant. Magnificat von Verkiindigung: »der sich ... »inhomisiertes«
2. Eucharistie

sicmidisay der Verktindigung: »der sich ... sinhomisierte««

Wenn man von den Neologismen einmal absicht, so reflektiert der besprochene
theologische Wortbestand ein hohes Alter, der gewiff noch in eine Zeit vor



176 Winkler

der ersten Hilfte des 5. Jahrhunderts hinabreicht und eigentlich typisch fiir
das 4. Jahrhundert ist. Nun findet sich dieses frithe Formelgut vor allem in der
Vigil, niherhin in den Troparien zu den biblischen Cantica, die den Kanon
der Cantica mit den Troparien bilden und die E. Metreveli aus zwei miteinander
verketteten Griinden jedoch der jlingeren Schicht des ladgari zurechnet. E.
Metreveli begriindete dies (1) mit der Mebrstrophigkeit'™, die unleugbar beim
Kathedraloffizium, nimlich dem Abendoffizium (bei Ps 140), der Vigil und
dem Morgenoffizium (bei den biblischen Cantica wie bei Pss 148-150) fest-
stellbar ist; (2) mit der Tatsache, daff Troparien dieser Art noch nicht im
georgischen Lektionar beim Kathedraloffizium (= des Abends, der Vigil, des
Morgens) prisent seien:

Le répertoire du Lectionnaire se compose de psaumes et de monostrophes poétiques ...
cette rédaction du lectionnaire se trouve i la base du Tropologion [= ladgari] ...

Le Tropologion, se séparant du lectionnaire,

se compose de deux couches fondamentales liée organiquement:

une ancienne — les psaumes et les monostrophes poétiques du lectionnaire

qui ont conservé dans le Tropologion leur fonction originale premiere,

et une nouvelle — composée des sticheres et des canons it

Dabei mufl man sich jedoch folgendes vergegenwiirtigen:

(1) Die »Mehrstrophigkeit« deutet mit grofier Wahrscheinlichkeit an, daf§
ein antiphonaler Vortrag der Cantica bzw. Psalmen vorliegt (der gewif} gegen-
tiber der responsorialen Vortragsweise jingeren Datums ist), worauf J. Mateos
und im Anschluff daran auch Leeb hingewiesen haben.” Hier ist jedoch zu
beachten, dafl ausschliefllich der Vortragsmodus beriihrt wird, nicht notwendi-
gerweise auch das Alter jedes einzelnen Troparientextes.

(2) Die »Mehrstrophigkeit« schliefit keineswegs aus, daf} einige Troparien-
texte eine altere Schicht reflektieren.

(3) Ebensowenig ist aufler acht zu lassen, dafl Troparien auch ihren ange-
stammten Platz verlieren bzw. ausgetauscht werden kénnen.

(4) Auch der Hinweis auf das georgische Lektionar ist insofern nur bedingt
giiltig, als die Angaben zum Kathedraloffizium im Lektionar generell auf eine
zusammenfassende Rubrik beschrinkt werden, da das eigentliche Kathedral-

190 Die »Einstrophigkeit« (»les monostrophes poétiques<) finden wir vor allem bei der Eucharistie:
(1) dasobit'ay (Troparion zum Einzug), (2) das belt'abanisay (Troparion nach dem Evangelium,
urspriinglich zur Hindewaschung; cf. Leeb, 100-102, 112) und (3) das siomidisay (Troparion
zur Gabenprozession). Dasobit’ay wird ebenso als Einzugstroparion bei der Vesper verwendet.

191 Cf. Metreveli, ladgari, 931, 933 = Bedi Kartlisa 39 (1981), 55, 57 (meine Texthervorhebung).

192 Cf. J. Mateos, La célébration de la parole dans la liturgie byzantine. Etude historigue
(= 0CA 191, Rom 1997), dabei: »La psalmodie: ses genres«, p. 15: »Les refrains ou antiphones
... sont appelés stichéres (otiymod), le plus souvent tropaires (toomdigua): ferner pp. 16-21
(= Execution des antiphones) otiy0g = terme palestinien (p. 21); Leeb, 42-43, 104-105 (die
Angabe von zwei Strophen ist ein Hinweis auf antiphonalen Vortrag).



Das theologische Formelgut iiber den Schopfer, das dpootowog 177

offizium keine Lesungen beinhaltet, was bereits Zerfal nachgewiesen hat.'”
Als Beispiel fur die zusammenfassenden Angaben zum Kathedraloffizium im
Lektionar fithre ich (wie schon eingangs) das Weihnachtsfest nach der Edition
des georgischen Lektionars von Tarchnischvili an:

§6: Post hoc... faciunt officium vespertinum.
§ 25: Post evangelium faciunt kverexi et orationem
et persolvunt officium matutini.

Das heiflt, aus diesen eingeschrinkten Angaben zum festlichen Kathedraloffi-
zium (Abendoffizium, Vigil, Morgenoffizium) kann keine zwingende Schluf3-
folgerung tiber den Inhalt des Kathedraloffiziums, priziser: tiber die etwaige
Prisenz von Cantica sowie den responsorialen oder antiphonalen Psalm- und
Cantica-Vortrag mit den Troparien gezogen werden.

So wird der Inhalt und auch der Aufbau der Troparien-Sammlung uns noch
auf viele Jahre beschiftigen, wie auch bei einigen Termini technici in den
Rubriken des georgischen Lektionars und des ladgari noch keine ginzlich
zufriedenstellende Ubersetzung und Erklirung vorliegt [s. dazu nun meine
Untersuchung: »Uber die Bedeutung einiger liturgischer Begriffe im georgi-
schen Lektionar und Iadgari sowie im armenischen Ritus«, die in der Festschrift
fiur E. Metreveli erscheinen wird: Studi sull’Oriente Cristiano 4 (2000)].

In dieser Untersuchung sollte lediglich eine erste vorlaufige theologische
Bestandsaufnahme fiir die Troparien von Weihnacht und Epiphanie (unter
Einbezug der Verkiindigung und Hypapante) vorgelegt werden.

Als nichstes miifiten systematisch alle georgischen Troparien den bekannten
griechischen Originalen gegeniibergestellt werden, um (1) die gesamten Ab-
weichungen zu erfassen und (2) der Herkunft dieser Varianten nachzugehen,
wobel zu vermuten ist, daf§ sich wiederum eine Affinitit mit armenischen und
syrischen Formulierungen ergeben konnte.

193 Cf. R. Zerfass, Die Schriftlesung im Kathedm[ofﬁﬁum Jerusalems (= Liturgiewissenschaftl.
Quellen und Forschungen 48, Miinster1968).



Piotr O. Scholz

Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien®

Seit der Expedition von Karl Richard Lepsius (1810-1884)! war man im Abend-
land — wenn man von fritheren neuzeitlichen Berichten absieht® — mit Nubien
(s. Karte s. 179) konfrontiert. Wenn man heute von Nubien spricht, fallen
Stichworter wie nubische Sprachen, nubische Kénigreiche, nubisches Christen-
tum, nubische Kultur etc. nur selten.’ Die Massenmedien sprechen lieber vom

* Es handelt sich um einen Vortrag, der am 5. Okt. 1998 anlifilich der Generalversammlung der

—

Garres-Gesellschaft in Géttingen gehalten und durch Anmerkungen erweitert worden ist ( Jah-
res- und Tagungsbericht der Gérres-Gesellschaft 1998, 1831.). Die Vortragsform ist bewufit bei-
behalten, das Bildmaterial auf das notwendigste reduziert worden, indem versucht worden ist,
auf die schon andernorts veréffentlichten ikonischen Beispiele zu verweisen. Hinweise auf zi-
tierte und verwendete Literatur erfolgen durch Verweis auf die Anmerkung (= A.), in der die An-
gabe zum ersten Mal erfolgte (meine eigenen Veréffentlichungen sind nur mit Nachnamen verse-
hen). Die zitierte Literatur wurde aus Raumgriinden im begrenzten Umfang wiedergegeben, der
Schwerpunkt wurde auf Verdffentlichungen gelegt, die Nubienforschung betreffen. In den mei-
sten Verdffentlichungen wird auch die dltere Literatur zitiert.

Die erfolgreiche preussische Expedition (dartiber in Elke Freier & Stefan Grunert, Eine Reise
durch Agypten, Berlin 1984 mit Angaben iiber die Teilnehmer, S. 1741f.), durchgefiihrt im Auf-
trag Friedrich Wilhelms IV. in den Jahren 1842-1845, war ein wissenschaftlicher Erfolg und
fiihrte zu einer bis heute unentbehrlichen Publikation der Denkmiler aus Agypten und Athio-
pien (1849-1859). Zur Forschungsgeschichte s. William Adams, Nubia, corridor to Africa, Lon-
don 1977, 71-90; Scholz, Kusch-Merog-Nubien, ANTike WELT Sonderheft 1986/1987, 8-15; Wil-
liam H. C. Frend, The archaeology of early Christianity, London 1996, 298-317.

In der vorwissenschaftlichen Erkundung Nubiens finden sich sowohl illustre Abenteurer, wie
z.B. Hermann Fiirst von Piickler-Muskau (1785-1871) — Aus Mohammed Alis Reich. Agypten
und der Sudan um 1840, Stuttgart 1844/NA: Ziirich 1985 (Bespr. Scholz, Nusica I/II (1987-
88)1990, 372f. - als auch erste Forscher, wic Eduard W. Riippell (1794-1884) — Reisen in Nubien,
Kordofan und dem petriischen Arabien, Frankfurt/M. 1829 — oder Josef von Russeger (1802-
1863) — Reisen in Europa, Asien und Afrika, Stuttgart 1841-1850 (7 Binde mit einem Atlas). Sie
stammten aus aller Herren Lander, um im Auftrag Muhammed Alis nach Gold und anderen Bo-
denschitzen zu suchen (dazu, allgemein zuginglich, Auswahl kommentierter Texte von Thank-
mar Freiherr von Miinchhausen, Mameluken, Paschas und Fellachen. Berichte aus dem Reich
Mohammed Alis 1801-1849, Stuttgart 1982). Biographische Informationen iiber die Reisenden u.
Forscher in W. R. Danson & E. P. UpniLr, Who is who in Egyptology, 3. revised edition by M.
L. Bierbrier, London 1995.

3 Scholz, Nubien, TRE 24 (1994) 682-698 und Ders., Sudan, TRE 32 (2000) 310-322 (beide mit um-

fangreicher Bibliographie).

OrChr 84 (2000)



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien

179

T Theben A
Luxor
nach KuGeNub, Karte I.
Ediu A
AGYPTEN T | el
Abu Simbal
Qasr Ibrlm
Fares Dotawo
2. Katarakt @ wadi Halla o
NOBATIA (Nobadien)
Insel Sai
3. Katarakt
MASURIA Gebel Barkal
N Alt Dongola YA
]
e
§ Musawwarat es Sufra ‘ao,.
NnAqa " I
Omdurman Shna DLODIA ll
Khartoum
{
\
SUDAN
|
z 1
ch /
KORDOFAN & |
<.
o
Z jl %
|
/
P4 i
i ATHIOPIEN
rl
Vai
0 5 100 200 300 km \/. ‘,' J e
[ |
- I .
o ’ a8

Nubien in christlicher Zeit



180 Scholz

Nordsudan und dem mit ihm verbundenen Islam und vergessen, daf} die Islami-
sierung des stidlichen Niltales sehr spit stattfand.*

Nubien war iber Jahrhunderte ein Synonym fiir das Christentum in Afrika.
Noch bei Johannes von Hildesheim (1310-1375) kommt — in seiner von Johann
Wolfgang von Goethe wiederentdeckten Geschichte® — einer der » Drei Koénige«,
Melchior, aus Nubien.

In dem ersten Indien lag das Konigreich Nubien. Dort herrschte, zur Zeit der Geburt des Herrn,
Kénig Melchior, der dem Herrn das Gold geschenkt hat. Thm gehorte auch das Reich Arabien, in
dem der Berg Sinai liegr.®

Im Norden Nubiens —an der Grenze zu Agypten — lag im Kataraktenniltal No-
badia. Im Stiden, wo sich die Nilarme trennen, fand sich Aloa’, dazwischen brei-
tete sich Makuria aus, das seit dem 7. Jh. unter Konig Merkurios (Inthronisation
679) mit dem Norden vereinigt worden war.® In diesem Reich hatten sich zwei
bedeutende Malzentren gebildet: im Norden in Pachoras (= Faras), das andere in
Stidmakurien in (Alt-)Dongola.” Ob man diese Zentren auch mit den Regie-

4 Zwar wurde Nubien infolge der Ausbreitung des Islam im 7. Jh. oft angegriffen, bis ins 13./14. Jh.
jedoch erfolglos (J. Spencer Trimigham, Islam in the Sudan, London 1949/1965, 59-80; Joseph
Cuoq, Islamisation de la Nubie chrétienne VIIe-XVle sidcle, Paris 1986). Erst im 16. Jh. fiihrte
die Islamisierung der Umwelt Nubiens, besonders der nomadischen Stimme, zum Untergang
christlicher Reiche, wodurch aber das Christentum dort nicht verschwand (Adams, Nubia[A. 1],
539-544; Ders., The Coptic Encyclopedia [= CoptE] VI (1991) 1802 ff.). Die autochthonen Chri-
sten bewahrten ihre religise Identitit bis in die Zeit des Mahdi- Aufstands (1881-1885), in der das
Christentum durch fanatische Politik und Terrorherrschaft ausgerottet wurde. Dazu Peter M.
Holt, The Mahdist state in the Sudan 1881-1898, Oxford 1958/1 970, 22ff.; 5. auch Scholz, Sudan
[A. 3], 315,

5 Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) erwarb zufillig den Text der Legende ..., wovon er
seinem Freund Sulpiz Boisserée in einem Schreiben vom 22. 10. 1819 berichtete (Miinchner Aus-
gabe Bd. 11. 2 [1994] 280-289, dazu 941-951); dariiber in Scholz, Nubien und Mittelalter. Nubien-
forschung — oder ein Randgebiet der Mediivistik?, 6. Internationaler Koptologenkongress (Miin-
ster, 20.-26. Juli 1996) Resiimees der Referate, Miinster 1996, 0.S. alphabetisch; vollstindig und
erweitert in Nusica et ErHiopica VI-VIII (im Druck).

6 Zitiert nach der Ubersetzung aus dem Lateinischen von Elisabeth Christern, Johannes von Hil-
desheim, Die Legende von den heiligen Drei Kénigen, Ko6ln 1960, 34; auf der Grundlage einer In-
kunabel aus dem Jahre 1477 gedruckt von Johann Guldenschaff in Kéln.

7 Die Erforschung von Aloa — dem siidlichsten, schon aufierhalb Nubiens gelegenen Reich — ist

noch immer liickenhaft, trotz der Ausgrabungen in Soba (Peter L. Shinnie, Excavations at Soba,

SAS OP N°. 3, Khartoum 1961; Derek A, Welsby u.a., Soba: archaeological research at a medie-

val capital on the Blue Nile, BIEA, Monographs N° 12, London 1991; s. auch Ders., The medieval

kingdom of Alwa, in Rolf Gundlach/Manfred Kropp/Annalis Leibundgut (Hgg.), Der Sudan in

Vergangenheit und Gegenwart, NOA-WASt. 1, Frankfurt/M. u. a. 1996, 179-194), wo die grofite

Kirche (45 m lang und 19 m breit) dieser Region ausgegraben worden ist.

Zur Geschichte des christlichen Nubien und seiner Reiche liegen zahlreiche Versffentlichungen

unterschiedlicher Giite vor (vgl. die Bibliographie in Jean Leclant, in Orientalia seit 24 (1955);

Scholz, Kusch [A. 1], 71-76, 152 und Ders. [A. 3] 695 ff.). Unzureichende enzyklopadische Dar-

stellung von William Y. Adams, in CoptE [A. 4] VI, 18011,

9 Wihrend die Faras-Malereien durch die Publikation von Kazimierz Michatowski (1901-1981)

o



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 181

Abb. 1: Kénig im »Adler-Ornats, vermutlich von einer Trinitit beschiitzt (der obere Teil der
Wandmalerei aus dem 12./13. Jh. ist zerstdrt); entdeckt 1993 im sog. Dreifaltigkeitskloster zu
(Alt-)Dongola (in situ).!3¢



182 Scholz

rungssitzen von Nobadien und Makurien gleichsetzen kann, scheint nicht ein-
deutig geklart zu sein. Vieles mag gegen die Gleichsetzung sprechen, z.B. daf}
die beriihmte Festung Qasr Ibrim (ant. Primis)'® die Funktion eines Verwal-
tungssitzes hatte und nicht Pachoras. Sowohl Pachoras als auch Dongola waren
heilige Stédte, in deren Kathedralen die Kronungszeremonien bzw. die Thron-
besteigungen (Inthronisierungen) stattfanden,!! in denen aber weltliche Macht
nicht ausgeiibt werden konnte. Wo Gott sie innehatte, war der Mensch nicht
wiirdig, sie mit thm zu teilen!

Der weltliche Herrscher konnte in den Heiligen Stidten an der géttlichen

Anwesenheit — wahrscheinlich nur in seiner Eigenschaft als Priester-Kinig'?

12

mitden Aufnahmen von Georg Gerster (Faras. Die Kathedrale aus dem Wiistensand, Einsiedeln
u.a. 1967 = Kathedrale), durch internationale Ausstellungen in den Jahren 1969-1970 (Berlin,
Essen, Den Haag, Ziirich, Wien) und die stindige Exposition in Nationalmuseum in Warschau
(Kazimierz Michalowski, Faras. Die Wandbilder in den Sammlungen des Nationalmuseums zu
Warschau, Warschau/Dresden 1974 = Katalog), aber auch in Khartoum, allgemeine Beachtung
fanden, sind die Wandmalereien aus (Alt-)Dongola einer breiten Offentlichkeit kaum bekannt
(zuletzt erschien in polnischer Sprache ein Interview mit dem Leiter der dortigen Ausgrabungen
Dr. Stefan Jakobielski, Klasztor §w. Tréjcy, in »Archeologia zywa« 1999, Nr. (11) 2, 6-10 mit
acht farbigen Abbildungen dieser Malerei. [Leider mit einer falschen Beschreibung der Abbil-
dung auf der Titelseite. Es handelt sich nicht um das Christusbild, sondern um das des Apostels
Johannes]. Die Darstellung der Geburt Christi aus Dongola wurde mit einer falschen Uber-
schrift: Aktuelles aus Syrien (sic!) in: Welt und Umwelt der Bibel 1996, HY. 6, 53, mit einem kur-
zen Text von Stefan Jakobielski (Aufnahme von Wojciech Chmiel) versffentlicht.

William H. C. Frend, The Qasr Ibrim Expedition, in: Akten des VII. Internationalen Kongres-
ses fiir christliche Archiologie Trier 1965, 531-538. Die regelmifiigen Ausgrabungsberichte der
EES werden seit 1964 in JEA veroffentlicht. In diesem Zusammenhang verdienen besonders die
Texteditionen Aufmerksamkeit, hierzu vgl. J. Martin Plumley, The scrolls of bishop Timotheos,
London 1975; Gerald M. Browne, Old Nubian texts from (Qasr Ibrim III, London 1991;
W.H.C. Frend, Fragments of an Acta Martyrum from Q’asr Ibrim, JbAC 29 (1986) 66-70; Ders.
(mit Georges Dragas), A eucharistic sequence from Q’asr Ibrim, JbAC 30 (1987) 90-98; Ders.,
Fragments of a version of the Acta S. Georgii from Q’asr Ibrim, JbAC 32 (1989) 89-104; Ders.
(mit Georges Dragas und Spyros Kontouiannis), Some further Greek liturgical fragments from
Qasr Tbrim, JbAC 35 (1992) 119-134.

Der archiologische Befund in Faras (Darstellungen des Kénigs und der Kénigsfamilie, Abb. 13,
70, 92-95 in Michatowski, Kathedrale [A. 9]) und in (Alt-)Dongola (die sog. Granit-Saulen-Kir-
che auch als Bestatrungsort der koniglichen Personen, vgl. Scholz, Polnische Ausgrabungen in
(Alt-)Dongola, ArAz 88 (1973) 138-142), wo auch Konigsbildnisse gefunden worden sind (s.
unten A. 14), spricht fiir Konigskirchen als basilikale Anlagen (Peter Grofimann, Nubian Chri-
stian architecture, CoptE 6 (1991) 1807-1811), in denen ein Kronungsritus (Salbung) stattfand,
der aufgrund des ikonischen Konzeptes der von Christus beschiitzten Herrschergestalten an die
dgyptische Tradition zu erinnern scheint (man vergleiche altigyptische Kénigsplastiken be-
schiitzt von Géttinnen [z.B. die ramessidische Kanigsplastik im Hof des Kairiner Museum,
Abb. 42 in Scholz, Abu Simbel, Kéln 1994, 119] mit einigen der Faras-Wandmalereien [z. B.
Abb.94f. in Michatowski, Kathedrale, A. 9] in denen man die gleichen ikonischen Zeichen-
strukturen zu erkennen glaubt). Zur Geschichte der nubischen Kénigreiche s. auch einen dis-
kussionswiirdigen Beitrag von Stuart C. Munro-Hay, Kings and Kingdoms of ancient Nubia,
Rassegna di studi etiopici 29 (1982-1983) 87-138.

Kénig als Pontifex maximus (der alte rém. Titel, von Caesar [ILLRP 408, nach Manfred Clauss,
Kaiser und Gott. Herrscherkult im rémischen Reich, Stuttgart-Leipzig 1999, 5058] und Augu-
stus aktiviert [Georg Wissowa, Religion und Kultus der Rémer, Miinchen 1912/1971, 76] kann



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 183

(Abb. 1) — partizipieren, dafiir sprechen die noch bis vor kurzem in Athiopien
erhalten gebliebenen Formen des sakralen Kénigtums!®. Die Strukturen des nu-
bischen sakralen Konigtums — die hier im cinzelnen auffer acht gelassen werden
missen — bediirfen noch weiterer Untersuchungen, sie gehéren jedoch zum
Bildprogramm der nubischen Wandmalereien und bestitigen die Verankerung
der Konigsidee in der christlichen Lehre.'* Deshalb ist hervorzuheben, dafl es in

13

14

mit dem des dgyptischen Konigs als hochstem Priester und divus [= Staatsgott] verglichen wer-
den) geht in Nubien nicht auf das Vorbild des rémischen Kaisers, sondern m. E. auf dgyptisch-
kuschitische Vorstellungen zuriick, die ihrerseits fiir die rémischen ursichlich waren (Martin P.
Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, Miinchen 19612, Bd. 11, 177-182, Nachdruck in
Antonie Wlosok (Hg.), Romischer Kaiserkult (WdF 372), Darmstadt 1978, 291-300; A.D.
Nock, Die Einrichtung des Herrscherkultes, ebenda, 377-388; siche auch Ernst H. Kantoro-
wicz, Gods in uniform (1961), deutsch in Ders., Gétter in Uniform. Studien zur Entwicklung
des abendlindischen Kénigtums (amerikanisches Original 1965), Stuttgart 1998, 46-72, dazu
meine Bespr. in Journal fiir Kunstgeschichte 3 (1999) 325-329). Demgegeniiber lifRt Clauss (s.
oben) in seiner beachtenswerten Monographie die Genese der Vergottung der rémischen Kaiser
aufler acht.

Eike Haberland, Untersuchungen zum ithiopischen Konigtum, Studien zur Kulturkunde 18,
Wiesbaden 1966, 23-55; Edward Ullendorff, Ethiopia and the Bible, The Schweich Lecture,
London 1967, 1311f,; die Tradition des Kénigspriesters Johannes scheint im Abendland die nu-
bisch-dthiopische Konigsidee zu bestitigen (Ulrich Knefelkamp, Die Suche nach dem Reich des
Priesterkénigs Johannes, Gelsenkirchen 1986, 771f.).

Die Problematik des sakralen Kénigtums in Nubien verdient besondere Aufmerksamkeit (dar-
iiber schon in Scholz, Friihchristliche Spuren im Lande des ANHP AIOIOW (Diss. phil. Univ.
Bonn 1985), Bonn 1988, 2711f.). Es ist zu vermuten, daf} es dort zu einem relativ reibungslosen
Ubergang vorchristlicher Regierungsformen zu christlich orientierten Kénigreichen gekom-
men ist. Sie haben auf das bisherige Machtverstindnis, als ein von Gott gegebenes und durch die
Kénigin-Mutter legitimiertes nicht verzichtet, man vgl. die Abb. 2 (S. 184) (Michatowski, Ka-
thedrale [A. 9], Abb.77) der Konigin Martha mit der Beischrift: TMapoa MHP BAC TOAAA Ta
eTH (dariiber ausfiihrlich in Scholz, Friihchristliche, 293 ). Infolge der Neuentdeckungen, be-
sonders der Konigsbilder in (Alt-)Dongola (Malgorzata Martens-Czarnecka, Mural paintings
trom Old Dongola, African Reports/Gdarisk I (1998) 95-113, Abb. 6, Inv. N° P 18/NW12) hau-
fen sich Fragen nach dem Sitz im Leben dieser Institution und ihrer Verankerung einerseits im
agyptisch-kuschitischen (so Scholz, Kusch [A. 1], 63ff.; Ders. Frithchristliche, 291 £.), anderer-
seits im schwarzafrikanischen (Bogdan Zurawski, A study of the origin of Nubian and Ethio-
pian horned headgears of the medieval period, in: Orbis aethiopicus. 3. Wiss. Tagung des Orbis
Aethiopicus in Gniew 1997, Gdansk/Frankfurt a. M. 1998, 121-135; leider ohne genaue biblio-
graphische Angaben und mit zahlreichen Druckfehlern) Hintergrund. Ich betrachte Letzteren
als sekundir und damit durch die altigyptischen Vorstellungen beeinflufit, was nicht besagt, daf
man die noch in schwarzafrikanischen Kénigreichen erhaltenen Sitten und Vorstellungen nicht
beriicksichtigen sollte. Im Gegenteil (Scholz, Frithchristliche, 276 ff.), sie sind ein interessantes
Beispiel fur das Fortleben eines der zentralen Mythen der Menschheit. M. E. kann man von der
Ausstrahlung der Kulturen des Niltals in die Linder des Sudan zwischen Athiopien und West-
afrika sprechen (Haberland, Untersuchungen [A. 13], besonders 149ff.). Einige Forscher, be-
sonders Ldszl6 Torck, vermeiden, von einem sakralen Konigtum zu sprechen (The Kingdom of
Kush. Handbuch der Orientalistik, Band 31, Leiden 1997). Sie fithren stattdessen neuzeitliche,
wenn nicht sogar moderne Begriffe wie z.B. »Ideologie« ein (Ders., Der meroitische Staat 1,
Merorrica 9, Berlin 1986; Ders., The birth of ancient African kingdom. Kush and her myth of
the state in the first millenium BC, Cahier de Recherche de I'Institut de Papyrologie et Egypto-
logie de Lille, Suppl. 4, Lille 1995, besonders 114-146), die der Sache nicht dienlich sein konnen,
weil sie sich der immanenten religiésen Konnotation mit ihrem Sizz im Leben entzichen.



184 Scholz

Abb. 2: Gottesmutter mit »Christus-Kind«, als Weltherrscher, er hilt in seinen Hinden die Sym-
bole fiir Himmel und Erde; beide beschtitzen Kénigin Martha, Faras, frithes 11. Jh. Khartoum,
[Mich./Kath. 77]'3¢



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 185

den mittelalterlichen Konigreichen des Niltals — ebenso wie in den ihnen voran-
gegangenen Reichen von Napata und Meroé — eine Vorstellung von »Hauptstid-
ten« in unserem Sinne nicht gegeben hat.!”> Der Konig war als Heilbringer!® der
ewig Reisende, tiberall Anwesende. Haupstadte haben sich erst wesentlich spi-
ter, wahrscheinlich durch das Vorbild des imperialen Rom durchgesetzt.!” Zur
Verdeutlichung dieses Problems sei darauf hingewiesen, dal z.B. der Sitz des
koptischen Patriarchen offiziell immer noch Alexandria ist, obwohl er heute in
Kairo residiert. Eine dhnliche Tradition diirfte auch in Nubien bestanden haben.

Fur uns scheint eine andere — fiir viele immer noch umstrittene — Frage be-
deutsam zu sein: wann wurde Nubien christianisiert?'® Von der Antwort sind
Charakter und Inhalte ikonischer Manifestationen abhingig.

Bei der Beantwortung dieser Frage ist von zwei Aspekten auszugehen, die ich
kurz charakterisieren méchte:

(1) die neue Lehre hat Nubien sehr frith erreicht, sie hat sich dort institutions-
los verbreitet, was die lukanische Perikope in Acta (8: 26-39), in der tiber die Be-
kehrung des ANHP AIOIOW, des Kimmerers der Kandake (aus Merog) be-

richtet wird, annehmen lafit,'”

15 Vgl. dazu die Diskussion in MerorTICA 1 (1973) 166f.

16 Die archaische Vorstellung eines charismatischen Kénigs als Heilbringer — schon in Agypten
ausgeprigt (zusammenfassend John Baines, Kingship, definition of culture, and legitimation,
3-47; David P. Silverman, The nature of Egyptian kingship, 49-92, beide in David O’Connor &
David P. Silverman (Hgg.), Ancient Egyptian kingship, Probleme der Agyptologie 9, Leiden
1995) lebt im alten Rom weiter (Clauss, Kaiser [A. 12], 346f.) und bis in die Neuzeit fort, was
Marc Bloch, Les rois thaumaturges (1924), Paris 1983 (deutsch: Die wundertitigen Konige,
Miiachen 1998, s. besonders 87-119) tiberzeugend ausgefiihrt hat.

17 Die Vorstellung von Rom als caput mundi, als Zentrum der Welt (alle Wege fiibren nach Rom)
setzte sich erst in der Kaiserzeit durch (Alexander Demandt, Die Spitantike, HdbAW III. 6,
Miinchen 1989, 374 f.) und scheint die Konsequenz der augusteischen Politik, wenn nicht sogar
schon der von Julius Caesar gewesen zu sein. Dabei spielten auch religiose Vorstellungen eine
wichtige Rolle. Deshalb bemiihte man sich in Rom, nicht nur den Herrschern, sondern auch al-
len Géttern ihre eigenen »Héuser« zu errichten (= prima wurbes inter, divum domus, anrea
Roma, Ausonius, X1 1). Schliefilich resultierte aus diesen Ansichten die christliche Vorstellung
von Roma aeterna, der ewigen Stadt, als Zentrum der Kirche.

18 Die Diskussion begann mit der immer noch lesenswerten Untersuchung von Johann Kraus, Die
Anfinge des Christentums in Nubien (Diss. Univ. Miinster 1929), Médling 1931, die durch sei-
nen Beitrag: Neues zur Geschichte des christlichen Nubien (Neue Zeitschrift fiir Missionswis-
senschaft 24 [1968] 241-257) erginzt worden ist. Er geht davon aus, dafl die Christianisierung
zwar aus dem Norden erfolgte und Nubien im 3./4. Jh. erreichte (Neues ..., 242), stellt aber
grundsitzlich die These einer offiziellen Christianisierung als byzantinisches Werk auf. Seit die-
ser Zeit bewegt sich die Diskussion zwischen zwei Polen: einer fritheren inoffiziellen (vom kai-
serlichen Hof nicht gesteuerten) Christianisierung, die moglicherweise ihre Spuren in der luka-
nischen Perikope hinterlassen hat (Scholz, Frithchristliche [A. 13], 85f.; dagegen Ldszl6 Térok
in Fontes Historiae Nubiorum (=FHN) ITI, Bergen 1998, 848 f.), und einer langsamen byzanti-
nisch gepriagten Missionierung seit dem 6. Jh. Dartiber zusammenfassend mit Lit.-Angaben
Scholz, Nubien [A. 3] 687 ff.

19 Die ablehnende Haltung gegentiber meinen Thesen (Scholz, Frithchristliche [A. 14]) durch
Liszlé Torok (s. oben A. 18) resultiert aus einer negativen Einstellung gegentiber der Historizi-
tat des NT' (trotz der tiberzeugenden Argumentation von Martin Hengel, Zur urchristlichen



186 Scholz

(2) die programmatische Missionierungsarbeit im 6. Jh., die nach der Uber-
nahme des Christentums als Staatsreligion im Imperium Romanum durch Kai-
ser Konstantin (324-337) begann, ist mit den byzantinischen Missionaren Julia-
nos, Theodoros und Longinus — von denen Johannes von Ephesos in seiner Kir-
chengeschichte (IV, 61f.) erzihlt — in Verbindung gebracht worden.?® Welche
Folgen das hatte, lafit sich an der Geschichte Nubiens, aber auch des christlichen
Orients ablesen. Eine unter Kaiser Justinian (527-565) melkitisch gepragte Chri-
stianisierung kann heute fiir Nubien nicht mehr als ihr Beginn angesehen wer-
den.?! Anders verhilt es sich mit der justinianischen Penetration im Raum des
Roten Meeres und dem Versuch, die dortigen Konigreiche, nicht nur die nubi-
schen, Byzanz zu unterstellen.??

Voraussetzung fiir die Entstehung der monumentalen christlichen Malerei,
die im Zentrum unserer Betrachtung steht, war das Vorhandensein christlicher

Geschichtsschreibung, Stuttgart 1979) und anderen biblischen Quellen (z.B. in der Frage der
Evidenz der jiidischen Diaspora in Mero¢ und seiner Umwelt, dariiber Scholz, Friihchristliche,
313-325). Torok stutzt sich auf altere, seine Ansichten z.T. bestitigende Kommentare zu den
Acta. Die von mir zitierten Kommentare lifit er unerwihnt, méglicherweise noch im Sinne einer
marxistisch orientierten »wissenschaftlichen« Methode, die in Ungarn lange Zeit praktiziert
wurde. Neue Literatur blieb ebenso unbeachtet, z. B. James M. Scott, Luke’s geographical hori-
zon, in: Bruce W. Winter (Hg.), The book of Acts in its first century setting, Bd. II. David W.].
Gill & Conrad Gempf (Hgg.), Gracco-Roman Setting, Grand Rapids, M1 1994, 483-544, beson-
ders 533-538, und die neuesten Kommentare zu den Acta (Josef Zmijewski, Die Apostelge-
schichte, RNT, Regensburg 1994, besonders 24ff.; 358-369; Jacob Jervell, Die Apostelge-
schichte. Neuauslegung, Géttingen 1998). Eine Erwiderung auf die Kritik Téroks wird in Nu-
s1ca ET ErHiorica VI-VIII veroffentlicht werden.

20 Den deutschen Text der syrischen Kirchengeschichte des Johannes von Ephesos liefert J. M.
Schénfelder (Miinchen 1862, S.141f.); dazu auch Isrun Engelhardt, Mission und Politik in By-
zanz. Ein Beitrag zur Strukturanalyse byzantinischer Mission zur Zeit Justins und Justinians,
Miscellanea Byzantina Monacensia 19 (Diss. phil Univ. Miinchen 1973) Miinchen 1974, beson-
ders 44-79; s. auch Theodore Papadopoulos, Africanobyzantina, Athen 1966, 9-40.

21 Auch Johannes von Ephesos (507-586) spricht vom »irrenden« Volk, wenn er Nubier meint, da-
mit legte er Zeugnis dariiber ab, daf} dort eine nach seiner Auffassung »irrige« christliche Lehre
Verbreitung gefunden hatte, die durch Missionare auf den orthodoxen Weg gefiihrt werden
sollte. Diese Bemerkung des Syrers will man offenbar nicht zur Kenntnis nehmen und glaubt
deshalb von einer relativ spiteren, erst im 6. Jh. erfolgten Christianisierung ausgehen zu kén-
nen. Dagegen haben sich u.a. Martin Krause (Zur Kirchen- und Theologiegeschichte Nubiens,
in: Erich Dinkler (Hg.), Kunst und Geschichte Nubiens in christlicher Zeit (= KuGeN), Reck-
linghausen 1970, 71-86, besonders 74; Ders., Zur Kirchengeschichte Nubiens, in: Tomas Higg
(Hg.), Nubian culture past and present (VI. International Conference for Nubien Studies, Upp-
sala 1986), Stockholm 1987 [=Uppsala 1986], 293-308, besonders 297;), Theofried Baumeister,
Das Stephanuspatrozinium der Kirche in ehemaligen Isis-Tempel von Phild, Rémische Quartal-
schrift 81 (1986) 187-194) und Scholz (Remarks in Hebrew inscription and symbolics of Faras,
Etudes et travaux II [Warschau 1968] 285-294; Ders. Kusch [A. 1], 131 ff.) ausgesprochen.

22 Berthold Rubin, Das Zeitalter Justinians, Berlin 1960, 297-319; Albert Dihle, Antike und Ori-
ent, Heidelberg 1984, besonders die Beitrige Nr. 4, 5, 8, 9; N. Pigulewskaja, Byzanz auf den We-
gen nach Indien, Berlin/Amsterdam 1969, besonders 175-250; Engelhardt, Mission [A. 20], 104-
177; J. Spencer Trimingham, Christianity among the Arabs in Pre-Islamic Times, London/New
York 1979, besonders 243-307; Irfan Shahid, Byzantium and the Semitic Orient before the rise
of Islam, Variorum Reprints, London 1988.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 187

Bauten, in erster Linie von Kirchen und Klostern. Man darf aber nicht verges-
sen, daf} in der ersten Phase der Christianisierung heidnische Tempel- und Grab-
anlagen fiir kultische Zwecke — zwar anderer Art — wieder verwendet wurden.??
Kirchen wurden erst anfangs des 6. Jhs. und in den darauf folgenden Jahrhun-
derten oft zusammen mit den Paldsten errichtet, die zu den heiligen Bezirken ge-
hérten (man kénnte auch an die Klosteranlagen denken), ahnlich wie schon im
Alten Agypten.?* Noch in der Neuzeit finden wir im dthiopischen christlichen
Konigreich (Aksum, Lalibela, Gondar) vergleichbare Konzepte fiir eine konigli-
che Pfalz.?

Vor fast 40 Jahren fand die grofite und bekannteste Rettungsaktion fiir die nu-
bischen Altertiimer statt.’® Es war aber nicht die erste, bei der christliche Male-
reien in Nubien entdeckt worden sind. Bei Ausgrabungen und Denkmalauf-
nahmen vor dem Bau des ersten Dammes bei Assuan 1901 durch Francis LL
Griffith?”, Ugo Monneret de Villard?®, Friedrich W. Freiherr von Bissing?® — um
die wichtigsten zu nennen — sind bereits Kirchen mit Wandmalereien bekannt
geworden. Das hat dazu gefithrt, daff sich die bis dato bekannte christliche
Ikonographie Nubiens erweiterte, ohne dal diese Tatsache eine angemessene
Resonanz in der sog. christlichen Archiologie oder in der allgemeinen kunsthi-

23 InNordnubien finden sich christliche Sanktuarien, sowohl in einigen fritheren Felstempeln z. B.
in Wadi es Sebua, Gebel Adda, als auch in Philae (s. z. B. Silvio Curto, Nubien, Miinchen 1965,
2251f.,3331L.). S. auch Ugo Monneret de Villard, La Nubia medioevale, Kairo 1957, IV 139ff.

24 Im Alten Agypten gehorten Palastanlagen zu den heiligen Bezirken, wahrscheinlich schon seit
dem Alten Reich; gute Beispiele aus Theben-West stellen die sakralen Anlagen des Ramesseums
(Rainer Stadelmann, LA V ( 1984) 91/98) und die in Medinet Habu dar (Ders., LA III (1980)
1255/1271).

Die erste schematische Klassifikation der nubischen Architektur erfolgte durch William
Adams (Architectural evolution of the Nubian church, Journal of the American Research Cen-
ter in Egypt 4 (Kairo 1965) 87-139; ihr folgte eine ausgewogenere, lokale Spezifika berticksichti-
gende Analyse von Peter Grofimann in: Friedrich Wilhelm Deichmann und Ders., Nubische
Forschungen, Deutsches Archiologisches Institut, Archiologische Forschungen 17, Berlin
1988, besonders 8-56, s. auch Ders. in Copt. E. 6, 18071f. [A. 11].

25 Enno Littmann u.a., Deutsche Aksum-Expedition, Berlin 1913, besonders Bd. II; Yuri Kobish-
chanov, Axum, Park University-London 1979, s. die Karte (nach Neville Chittick), 5; Scholz,
Auf den Spuren der dthiopischen Vergangenheit zwischen dem Niltal und Arabia Felix, Antike
Welt 15 (1984) 3, 3-34, besonders 22f.; Stuart Munro-Hay, Aksum. An African civilisation of
late antiquity, Edinburgh 1991, 39-44; Georg Gerster u.a., Athiopien, das Dach Afrikas, Ziirich
1974.

26 Georg Gerster, Nubien. Goldland am Nil, Ziirich-Stuttgart 1964; Curto, Nubien [A. 23]; Fried-
rich W. Hinkel, Auszug aus Nubien, Berlin 1977; s. oben A. 1.

27 Francis L1. Griffith publizierte die Ergebnisse der Oxford Excavations in Nubia, seit 1921 bis
1926 in Liverpool Annals of Archeology and Anthropology: 8: 1-18, 65-104; 9: 67-124; 10: 73-
171; 11: 115-125, 141-180; 12: 57-172; 13: 17-37, 49-93.

28 Ugo Monneret de Villard, La Nubia medioevale, Service des Antiquités de I'Egypte. Mission ar-
chéologique de Nubie, 1929-1934, Cairo 1935-1957, Binde I-IV.

29 Friedrich W. Freiherr von Bissing, Die Kirche von Abd el Gadir bei Wadi Halfa und thre Wand-
malereien, Mitteilungen des Deutschen Archiologischen Instituts Kairo 7 (1937) 128-183, Tafel
24-35.



188 Scholz

storisch-ikonographischen Forschung gefunden hitte.® Diese Entdeckungen
liefen eine Bilderwelt erkennen, die zwar an das Koptische ankniipfte, zugleich
aber Eigenstindigkeiten dieser Ikonizitit aufwies.>!

In Nubien dominierte eine differenzierte Engelikonographie (Abb. 3-4), die
sich als Illustration zur koptischen Engellehre?? erwies. Einige Forscher haben
das erkannt,>® ohne das Thema detailliert auszuarbeiten. Die zahlreichen

Abb. 3: Drei — namentlich genannte - Jiinglinge im Feuerofen unter dem Schutz des Erzengels Mi-
chael (Dn. 3:28); Faras (in situ, H. 250xB. 290 cm), um 980 [NM, Khartoum, Mich./Kath. 60/61].

30 Es ist auf das weitverbeitete Lexikon der christlichen Ikonographie (hg. von Engelbert Kirsch-
baum u.a., Freiburg im Br. 1968-1976), hinzuweisen, in dem die Beriicksichtigung der nubi-
schen Tkonographie zur Seltenheit gehért; wenn sie vorkommt, z. B. beim Kreuz (Bd. 11, 585), so
nur, weil die Autoren (E. & E. Dinkler) Nubien personlich kannten, oder z. B. bei der HL. Anna
(Bd.V, 172), weil sie zu den bekanntesten Darstellungen aus Faras gerechnet wird und heute so-
gar zum Logo des Nationalmuseums in Warschau geworden ist.

31 Scholz, Some problems of the genesis of painting of Faras, Etudes et Travaux III (Warschau
1969) 200-206; Annalis Leibundgut, Methodenkritische Untersuchungen zum Problem des
*koptischen« Einflusses auf die nubische Wandmalerei, in: Gundlach/Kropp/Dies., Sudan [A. 7],
133-161; zur Ikonizitit Scholz, Tkonizitit (Bildvorstellung und -lehre), Nusrca et ATrHI10PICA
IV-V (1994-1995) 1999, 329-335.

32 C.Detlef G. Miiller, Die Engellehre der koptischen Kirche. Untersuchungen zur Geschichte der
christlichen Frémmigkeit in Agypten, Wiesbaden 1959.

33 Erich Dinkler, Beobachtungen zur Ikonographie des Kreuzes in der nubischen Kunst, in: Kazi-
mierz Michatowski (Hg.), Nubia. Récentes recherches. Akten des SNS Warschau 1972, War-
szawa 1975 (=Warszawa 1975), 22-30, besonders 25; Bianca Kithnel, Das Kreuz mit Christus
und den vier Wesen, ein nubisches Motiv und sein Bildkreis, OrChr 76 (1992) 186-226, beson-
ders 191f.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 189

Abb. 4: Engel (=Gottes), gekront durch die Trinitit, (Alt-)Dongola (in situ)



190 Scholz

Abb. 5a



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 191

Abb. 5b

Zwei Paralleldarstellungen (Details) der (Kreuz-)Theophanie aus Faras, (a.) im NM Warschau
[H. 208 cm, Mich./Kath. 89; Mich./Kat. 54, Insc. 23] und (b.) im NM Khartoum, [H. 107 cm, Mich./
Kath. 871.], datiert auf das 11. Jh., kniipfen an die apokalyptische Vision Gottes (Apk. 4: bes. 7) an,
die filschlich oft mit einer Maiestas Domini und den Evangelisten Symbolen gleichgesetzt wird.



192 Scholz

Abb. 6: (a.) Die »Geburt Christi« aus (Alt-)Dongola (in situ); sie kann, wie viele andere nubische

Parallelen, als Christophanie gedeutet werden. Es handelt sich hier nicht um eine Visualisierung des

kanonischen Evangelienberichtes, sondern um die synthetische bildhafte Botschaft der Harmonie

der beiden Testamente (das Alte reprisentiert durch die Gestalt [r. Bildseite], die die Thora bzw. die

Prophetenrolle im Arm hilt, vgl. b. Umzeichnung), mit allen dazu gehérigen apokryphischen
Uberlieferungen (vgl. u. Abb. 17).



193

Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien

‘uasse|nz Euu:uuwbmhma 12p wcﬁn:.u.HLUMSN QU3 AP

‘uarguayasu] uapuaydaxdsiud i (nas ur) ejoSuo((-1y) ut wweidordpig woud sne (wawseny) 1sody £ qqy



194 Scholz

Beispiele der nubischen Engelikonographie verdeutlichen ihre wichtige Funk-
tion in der Liturgie®® — wie in Agypten trugen auch hier viele Kirchen Engelsna-
men — Engel waren auch fiir die Volksfrommigkeit von grofler Bedeutung, ihre
Spuren haben sich noch in nubischen Mirchen erhalten®®. In Nubien begegnet
uns ein besonderes Verstandnis der Angelologie®®, das auf gnostische Wurzeln
zurlickzugehen scheint®”. Es impliziert zahlreiche Bildkompositionen, in denen
Engel zu Begleitern werden, z.B. in den ausdruckvollen und fast kanonischen
Manifestationen der sog. Theophanie (Abb.5)*®, aber auch in den groflen Kom-
positionen des Heilsgeschehens, z.B. der Geburt Christi (Abb. 6)*?, und als Be-
schiitzer von Heiligen. Besonders sei auf die Apostel- (Abb.7)*° und die Mutter-
gottes-Darstellungen (Abb.8-10)*! hingewiesen, aber auch auf die biblischen
Gestalten und Personen, die mit Nubien historisch verbunden waren, wie z. B.
seine Konige (Abb. 1)** und Bischofe (Abb. 10)*>. Man begegnet im Friihchri-
stentum bis ins Mittelalter allgemein tiblichen Vorstellungen und einer kanoni-
schen, allgemein verstandlichen christlichen Ikonizitit — auch an der sog. Peri-

34 Miiller, Engellehre [A. 32], 8ff,, 36ff,, 48ff.,, 63ff,; 5. auch Hans Quecke, Zukunftschancen bei
der Erforschung der koptischen Liturgie, in: R. McL. Wilson (Hg.), The future of coptic studies,
Leiden 1978, 164-196; Klaus Gamber, Zur Liturgie Nubiens. Die Kathedrale aus Faras und ihre
Wandmalereien, OstkSt 32 (1983) 21-35.

35 Kronenberg, Nubische Marchen, Diisseldorf/Kéln, 1978 Nr.25-32.

36 Einestark ausgeprigte Engellehre ist nicht nur das Spezificum der koptischen Kirchen in Agyp-
ten, sondern auch in Nubien und Athiopien (Friedrich Heyer, Die Kirche Athiopiens, Berlin-
New York 1971, 2741f.).

37 Scholz, Gnostische Elemente in nubischen Wandmalereien: das Christusbild, Nusica I/11
(1987-1988) 1990, 565-584.

38 Paul P.V. van Moorsel, Une théophanie nubienne, Rivista di archeologia cristiana 42 (1966) 297-
316; Dinkler, Beobachtungen [A. 33], 25, schlug vor, von einer »eschatologischen Kreuzchristo-
phanie« zu sprechen; s. auch Kiihnel, Kreuz [A. 33], 189-196.

39 Michatowski, Kathedrale [A. 9], 143-148; Scholz, »Geburt Christi< aus Faras. Ein ikonologischer
Vergleich mit dem altagyptischen Geburtsmythos des Gott-Kénigs, 1985 (Habil.-Schrift Inns-
bruck 1996), II: 1, 4 (verbesserte und erweiterte Fassung im Druck).

40 Michatowski, Kathedrale [A. 9], 112, 137{. Tafel 30, 57 ff.; Matgorzata Martens-Czarnecka, An
attempt to define the function of selected rooms at the Monastery in Old Dongola, African Re-
ports/Gdansk 1 (1998) 81-93, Fig.51.

41 Michatowski, Kathedrale [A. 9], 106, 110, 115£., 150f., 153 f., Tafel 24/25, 28, 72£., 76; Paul P. V.
van Moorsel, Die stillende Gottesmutter und die Monophysiten, in: Dinkler, Kunst und Ge-
schichte Nubiens [A. 21], 281-290.

42 Michatowski, Kathedrale [A. 9], 118/unsicher/, 147, 167 ff., Tafel 38/unsicher/, 70, 95a, b; Mar-
tens-Czarnecka, Mural paintings [A. 14], Fig. 6.

43 Michatowski, Kathedrale [A 9], 111, 117, 157f., Tf. 29, 37, 80-83; Jakobielski, Faras III: A hi-
story of the Bishopric of Pachoras on the basis of Coptic inscriptions, Warszawa 1972 (dazu
Rez. von Hans Quecke, Orientalia 43 (1974) 135-141).



pherie des Christentums

Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 195

44

—, wobei in Nubien gleichzeitig lokale Spezifika bei-

behalten worden sind.*

44

45

Diese Bezeichnung, die ich seinerzeit auch noch verwendet habe (Pachoras — an der Peripherie
des antiken Christentums, ANTIKE WELT 3 (1972)4, 3-12), ist sehr eurozentrisch und verkennt
die Tatsache, dafd der nordostafrikanische Raum seit Jahrtausenden im Zentrum der Gescheh-
nisse der Weltgeschichte und des Kampfes um den Zugang zum Roten Meer bis in die Neuzeit
lag (Walter Raunig, Bernstein-Weihrauch-Seide. Waren und Wege der antiken Welt, Wien —
Miinchen 1971, besonders 50-65 und die Karte 52/53; Scholz, Kusch [A 1], 118ff.; Ders., Kann
die kuschitische Umwelt nur auf Agypten und die Mittelmeerlinder beschrinkt werden? Rand-
bemerkungen zu dem Hauptreferat von L. Torok, Kush and the external world, Merorrica 10
(1984) 317-352; 5. auch. A. 3). Dafl Nubien nicht irgendwo lag, bestitigt auch seine Erwihnung
in der Literatur des Mittelalters (dazu Anna-Dorothee van den Brincken, Nationes christiano-
rum orientalium, Kélner Historische Abhandlungen 22, Koln 1973, 243-261).

Diese lokalen, nubischen Spezifika — man kann bedingt von einer »Volkskunst« (zum Problem
s. LexKunst 7 (1994) 663 ff.), im Sinne einer popular art, sprechen —bestimmen den Stil, der nicht
dem Byzantinismus gleichzusetzen ist (zum Problem der Entstehung der byzantinischen Kunst
und ihrer Bestimmung s. Ernst Kitzinger, Byzantine art in the making (1976), deutsch: Kéln
1984; Hubert Faensen, Probleme bei der Periodisierung der byzantinischen Kunstgeschichte,
in: Friedrich Mébius und Helga Sciurie (Hgg.), Stil und Epoche, Dresden 1989, 381-399), der
ihnliche Inhalte zu vermitteln suchte wie die nubische Malerei, weshalb beide der christlichen
Tkonizitit angehéren. Es ging nicht um die Kunst, sondern um eine ikonische Sprache fiir den
zum Fleisch gewordenen Logos (hierzu besonders Rainer Volp, Das Kunstwerk als Symbol, ein
theologischer Beitrag zur Interpretation der bildenden Kunst, Giitersloh 1966, 13-92). Deshalb
bezeichnete Kurt Weitzmann (1904-1989) bewufit diese Periode als Age of Spirituality (Ausstel-
lungskatalog Metropolitan Museum of Art New York 1979), ohne ausdriicklich nach einer Pe-
riodisierung bzw. Stilentwicklung zu streben. Auch Friedrich-Wilhelm Deichmann (Einfiih-
rung in die christliche Archiologie, Darmstadt 1983) verzichtete auf stilistische Unterscheidun-
gen, indem er von einer Behandlung der verschiedenen Kunstzweige ausgeht und damir eine
»Stilvielfalt« annimt (allgemein zum Problem s. auch Hans Belting, Bild und Kult. Eine Ge-
schichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen 1990).

So lange der Mittelmeerraum zum Mafistab aller Kunstentwicklungen gemacht wird (dazu
auch Arne Effenberger, Die Kunst der Spitantike, 200-700. Probleme der kiinstlerischen Uber-
lieferung, des Stils und der kunstgeschichtlichen Periodisierung, in: Mébius & Sciure, s. oben,
365-380) lassen sich Kunstphinomena der »Randgebiete bzw. -kulturen« — wie man den aufler-
mittelmeerischen Raum zu bezeichnen pflegt — nicht sachgerecht erfassen und darstellen. Klas-
sisches Beispiel fiir dieses Dilemma ist das seit Jahrzehnten diskutierte Problem der sog. parthi-
schen Kunst (Michael Rostovzeff, Daniel Schlumberger, Malcolm A.R. Colledge), die ich an-
dernorts angesprochen habe (Ikonizitat des christlichen Orients, Nusica et ArHiorica IV-V
(1994-1995) 1999, 301-328, besonders 3111.)

Fiir die Zeit von der Volkerwanderung bis zur Frithrenaissance ist man in Europa bemiiht, die
lokalen Eigenstindigkeiten der abendlindischen Ikonizitit hervorzuheben, obwohl das Byzan-
tinische in einigen Perioden — nicht nur unter Theophanu (Anton Euw und Peter Schreiner
[Hgg.], Kaiserin Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens um die Wende des ersten
Jahrtausends, Kéln 1991, 3 Binde) — sondern auch schon unter den Karolingern (zuletzt Mat-
thias Untermann, »opere mirabili constructa«. Die Aachener >Residenz< Karls des Grofien, 152-
164; Arne Effenberger, Die Wiederverwendung rémischer, spitantiker und byzantinischer
Kunstwerke in der Karolingerzeit, 643-661 und dort enthaltene Bibliographie, beide in: Chri-
stoph Stiegemann und Matthias Wemhoff (Hgg.), Kunst und Kultur der Karolingerzeit. Bei-
trige zum Katalog der Ausstellung in Paderborn 1999: Karl der Grofie und Papst Leo I11. in Pa-
derborn, Mainz 1999), aber auch unter den Normannen auf Sizilien (Francesco Giunta, Bizan-
tini e bizantinismo nella Sicilia normanna, Palermo 1950/1974%) und in Venedig ( Jiirgen Schulz
und Giovanni Lorenzoni, Das byzantinische Erbe in der Kunst der Romanik, in: Giandome-
nico Romanelli (Hg.), Venezia I'arte nei secoli, 1997; deutsch: Venedig. Kunst & Architekrur,



196 Scholz

Bei der Aufzihlung der ikonographischen Beispiele (auf die noch niher ein-
zugehen wird), diirfen die Christusbilder im Zusammenhang mit N'T-Ereignis-
sen (Abb.6, 17), in der bereits erwihnten Theophanie (Abb.5), als Beschiitzer
der nubischen Kénige und Kéniginnen (Abb. 1, 2, 11) und schlieflich als der
Kommende und Geoffenbarte (Abb.18), sowie als Sieger iiber die Schlange
(Abb.12)* nicht fehlen. Damit ist zwar die Vielfalt der nubisch-christlichen
Ikonographie — in der Marienbilder einen besonderen Stellenwert hatten
(Abb.8, 9, 10, 15, 16)* — nicht ausgeschopft. Es wird aus ihnen aber deutlich,
daf sie die zentralen Themen der »neuen Lehre« zum Inhalt hatte.

Aufgrund der groflen Zahl der erhaltenen Kirchen und Kloster mit Wandma-
lereien kann man sich eine Vorstellung vom christlichen Bildprogramm machen
und mufl als gegeben anerkennen, dafl ein solches bestand.*® Das nubische Bild-
repertoire schligt einerseits eine Briicke zur gesamtchristlichen Tkonographie,
andererseits spannt es den Bogen zwischen dem koptischen Agypten und dem
christlichen Athiopien. Damit gewinnt die neuentdeckte Ikonographie eine hi-

Kéln 1997, Bd. 1, 80-117), offensichtlich war. Demgegentiber versucht man in Bezug auf Nubien
immer noch von einem Byzantinismus auszugehen (Martens-Czarnecka, Nubian wall painting,
in Uppsala 1986, 261-274; Wtodzimierz Godlewski, Some remarks on the Faras cathedral and
its painting, Journal of Coptic Studies 2 (1992) 52-70, leider mit einer nachlissigen Zitierungs-
weise, vgl. z.B. A. 2, 5, 6, 57; 5. auch Karel C. Innemée, Observations on the system of Nubian
church-decoration, in: Actes de la VIITe Conférence Internationale des Etudes Nubiennes, Lille
1994, Cahier de Recherche de PInstitut de Papyrologie et Egyptologie de Lille 17/1-3, Lille
1995-1998 (= Lille 1994), 279-288, besonders 2831.), ohne vermitteln zu kénnen, was darunter
von den Autoren verstanden wird. So schreibt z.B. Martens-Czarnecka: »... it is possible to
speak of existence of Nubian painting school, which created on the basis of foreign influence
primarily from Egypt, Palestine, Syria, Byzantium and perhaps Ethiopia, an artistic convention
common to it and distinguishing this school of painting« (ebenda, 266) und Godlewski meint:
»Clearly the thelfth century saw new influences coming from Byzantium regardless of who
were the intermediares. It cannot be excluded that some role may have been played by painters
who also reached Egypt, especially since in the Fatimid period Nubia was most certainly closely
connected with the northern land, and many of its inhabitants travelled to Egypt in search of
work, or as mercenaries.« (ebenda, 111).

46 Ich schliefie latente gnostisierende Tendenzen nicht aus (A. 37), sie kniipfen bewufit an apoka-
lyptische Motive an (Apk 12, 9), deren symbolische Bedeutung auch in der frithchristlichen Li-
teratur zu finden ist (Manuela Martinek, Wie die Schlange zum Teufel wurde. Die Symbolik in
der Paradiesgeschichte von der hebriischen Bibel bis zum Koran, Studies in Oriental Religions
37, Wiesbaden 1996; leider wird Apk. kaum beriicksichtigt, S.95). S. auch u. A. 127 ff.

47 Mariologie diirfte in Nubien (C. Detlef G. Miiller, in: Marienlexikon, St. Ottilien, IV, 652 f.)und
in Agypten aus der gleichen hathorisch-isianischen Tradition schépfen, was die Ikonographie
zu belegen scheint (dazu Scholz, Bemerkungen zur Ikonologie der Theotokos, in: Tito Orlandi
and Frederik Wisse (Hgg.), Acts of the Second International Congress of Coptic Studies, Roma
1980, Rom 1985, 323-338; 5. auch Alois Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche,
Freiburg i.Br. u.a., 11/4, 286-291; die Diss. von Lucia Langener (Isis lactans — Maria lactans,
Altenberge 1996) ist diesbeziiglich unzureichend, einseitig und entspricht nicht dem For-
schungsstand (dazu meine Bespr. in Nusica & Ernaiorica VI-VIII [im Druck]).

48 Scholz, Noch einmal zum Bildprogramm der nubischen Kirchenmalerei, in: Charles Bonnet
(Hg.), Etudes nubiennes. Conférence de Geneve, Genf 1994 (= Genf 1990), I1 237-244 (und dort
zit. Lit.).



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 197

oA 7\

Abb. 8: Thronende stillende »HI. Jungfrau Maria Mutter-Gottes« mit signifikanter Inschrift.
Das Christus-»Kind«, das sie in ihren Armen halt, ist deutlich am Kreuznimbus erkennbar,
(Alt-)Dongola (Umzeichnung)



198 Scholz

Abb. 9: Thronende stillende Gottesmutter (von ca. 205 cm H.) aus Faras, datiert in das frithe 1 1.7h.,
heute nur noch fragmentarisch erhalten, im NM Warschau [Mich./Kat. 52, Insc. 337



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 199

Abb. 10: Gottesmutter (H. ca. 210 cm) mit Christus-»Kind«, im Segensgestus, auf dem linken Arm,
sie beschiitzt mit ithrer rechten Hand Bischof Marianos von Pachoras (1005-1036), NM Warschau
[Mich./Kath. 83; Mich./Kat. 45, Insc. 19].



200 Scholz

b

of

oSk 22

Abb. 11: Der apokalyptische Christus (ca. 183 cm H.) mit Kreuznimbus und den darin (fragm.) ent-
haltenen Buchstaben [6] ®[v]; er beschiitzt einen Eparchen bzw. Prinzen, datiert in die erste Hilfte
des 12. Jh.s, Faras, NM Warschau [Mich./Kath. 95b; Mich./Kat. 58].



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 201

Abb. 12: Bartloser Christus als Beherrscher der Schlange (a.), méglicherweise in Anspielung auf
Apk. 12:9, 20:2, in rekonstruierender Umzeichnung (b.) nach einer Zusammensetzung der Frag-
mente aus (Alt-)Dongola.



202 Scholz

storisch universelle Bedeutung fiir das Morgen- und Abendland.*” Das Bildpro-
gramm, das ein wesentlicher Bestandteil der nubischen Ikonizitit war und nurin
Verbindung mit der Kirchenarchitektur zu sehen ist, wird nur kurz zu erwihnen
sein, weil es an anderem Ort ausfithrlich — im Zusammenhang mit der anderslau-
tenden These von Kurt Weitzmann (1901-1989)°° — von mir dargelegt und be-
griindet worden ist”'.

Ein neuer Abschnitt in der Erforschung des christlichen Nubien und seiner
Tkonographie begann mit der Rettungsaktion der nubischen Altertiimer vor den
Fluten des Nasser-Sees in den 60er Jahren, wodurch Nubien auch allgemein als
antike Landschaft bekannt geworden ist. Nicht seine christlichen Spuren, son-
dern die altigyptischen Tempel - besonders die von Abu Simbel®? — wurden
dafiir zum Symbol. An dieser internationalen Aktion beteiligten sich zahlreiche
archaologische Missionen®?, deren Entdeckungen und Funde (Ortschaften,
Bauten, Objekte des Alltags, aber auch des religidsen Lebens und Denkens) die
Kenntnis iiber das Christentum im mittleren Niltal erweitert und seine Erfor-
schung neu belebt haben.>* Man begann, sich intensiver mit nubischer Ge-

49 Wie bereits Josef Strzygowski (Orient oder Rom. Beitrige zur Geschichte der spitantiken und
frithchristlichen Kunst, Leipzig 1901; s. auch Scholz, Wanderer zwischen den Welten: Josef
Strzygowski und seine immer noch aktuelle Frage: Orient oder Rom, in: Walter Hoflechner &
Gétz Pochat (Hgg.), 100 Jahre Kunstgeschichte an der Universitit Graz, Publikationen aus dem
Archiv der Universitit Graz 26, Graz 1992, 243-265, 385), spiter auch von den Brincken [A. 44]
gezeigt haben, mufl man versuchen, von der kiinstlichen Trennung, die m. E. erst mit den Kreuz-
ziigen (zusammenfassend: Jonathan Riley-Smith, TRE 20 [1990] 1-10 mit Bibliographie) und
dem groflen Schisma (Winrich Alfried Lohr, TRE 30 [1999] 129-135, besonders 133 £.) einsetzte,
abzugehen. Die Kontakte waren bis dahin viel intensiver als man lange Zeit vermutete, so be-
richtete z.B. Robert de Clari (f nach 1216), daf er in Konstantinopel (1203) einem nubischen
K6nig, der nach Rom und weiter nach Santiago de Compostela pilgerte, begegnet ist (Robert de
Clari u.a., Historiens et chroniqueurs du Moyen Age, Bibl. de la Pléiade, Paris 1952, LIV, 5. 44 £
dazu Bozena Rostkowska, The visit of a Nubian king to Constantinople in A.D. 1203, in: Paul
van Moorsel (Hg.), New discoveries in Nubia, Proc. Colloq. Nubian Studies, The Hague 1979,
Leiden 1982, 113-116). S. zum Problem auch einige Beitrige in Odilo Engels und Peter Schrei-
ner (Hgg.), Die Begegnung des Westens mit dem Osten, Sigmaringen 1993. Daraus folgt, dafl die
gegenseitigen Beeinflussungen nicht nur wahrscheinlich, sondern sicher vorhanden waren (s.
unten A. 126 {f.).

50 Kurt Weitzmann, Some remarks on the sources of the fresco paintings of the cathedral of Faras,
in: Dinkler, KuGeN [A. 21], 325-346.

51 Scholz, The iconographical programm of the Faras cathedral. Some marginal remarks concer-
ning Prof. K. Weitzmann’s theory, Etudes et Travaux 8 (Warschau1975) 296-299; s. oben A. 48.

52 Scholz, Abu Simbel [A. 11] besonders 170-191.

53 Es handelt sich besonders um die amerikanische, englische, italienische, kanadische und nieder-
lindische Mission; ihre jeweiligen Berichte und Veréffentlichungen sind der Bibliographie von
Leclant (A. 8) zu entnehmen. S. auch Labib Habachi (Hg.), Actes du II* symposium internatio-
nal sur la Nubie (1973), Service des Antiquités de 'Egypte. Suppl. 24, Kairo 1981.

54 Neue griechische, koptische und nubische Schriftquellen werden z.T. systematisch im Journal
of Juristic Papyrology besonders von Adam %ajtar (griechische) erfaflt, andere, bearbeitet u.a.
von Stefan Jakobielski, C. Detlef G. Miller sollen demnichst im Band 9 der Bibliotheca nubica
et zthiopica: Dongola-Studien. 35 Jahre polnischer Ausgrabungen in Old Dongola, hrsg. von
Stefan Jakobielski & Scholz (voraussichtlich Friihjahr 2001) verdffentlicht werden.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 203

schichte und Kultur zu beschiftigen, wobei einige Kreise daran Anstof§ nahmen,
daf der Schwerpunkt: christliche Kultur in einem orthodox islamisch regierten
Land solchen Stellenwert erlangte. Man begann daher, aus staatpolitischer Sicht,
von Sudanarchiologie®® und neuer Periodisierung zu sprechen, so z. B. statt von
christlicher Periode licber von postmeroitischer, der gleich die frithislamische
folgte.

Es ist das Verdienst polnischer Archiologen, durch ihre Ausgrabungen, be-
sonders in Faras (= Pachoras)®® und seit iiber 30 Jahren in el Gaddar (= (Alt-)
Dongola, Abb. 13)*’, ein reiches ikonographisches Material ans Tageslicht gefér-
dert zu haben. Das mindert den Wert anderer Entdeckungen und Funde in kei-
ner Weise, z. B. die Wandmalerein aus Abdallah Nirqi®®, Tamit®?, Meinarti®®, um
nur einige Fundorte zu nennen.

Seit den ersten rasch aufeinander folgenden Publikationen und Untersuchun-
gen in den 60er und 70er Jahren iiber die nubische Malerei aus Faras/Pachoras
scheint ein gewisser Forschungsstillstand - von einigen Wiederholungen abgese-

55 Aus Symposien, die am Rande von Ausstellungen der christlichen Malereien aus Pachoras (in
Essen, Wien, Ziirich in den J. 1969/1970) gefiihrt worden sind, entstand die Idee der Grindung
einer Gesellschaft fiir nubische Studien (dazu C. Detlef G. Miiller in OrChr 53 (1973)178-181).
Diese Gesellschaft wirkt bis heute, wenn auch unter dem fraglichen Ansatz einer sog. Sudan-
archiologie (Scholz, Warum wird von »Sudanarchdologie« gesprochen?, Nusica er ETHIO-
pica VI-VIIL, im Druck). Sie ist noch immer wissenschaftlicher Mittelpunkt fiir die Auseinan-
dersetzung um die Kulturen des mittleren Niltals von ihren Anfingen bis in die Islamisierung,
1998 fand die IX. Internationale Conference for Nubian Studies in Boston statt. Umfang und
Breite der dort vorgetragenen Themen machen deutlich, daff aus der urspriinglich auf Spitantike
und Mittelalter ausgerichteten Erforschung Nubiens eine stark divergierende Vielfalt von The-
men entstanden ist, deren Gemeinsamkeit nur noch der geographische Raum Nubiens be-
stimmt. Wenn man das Spektrum der Vortrige seit der Konferenz in Genf (1990) betrachtet,
werden die Gemeinsamkeiten inzwischen fast bis zur Unkenntlichkeit verwaschen. Deshalb ge-
winnen kleine Symposien, die nur ausgewihlten nubischen Themen gewidmet sind, immer
mehr an Bedeutung, z.B. die Konferenz in Nieboréw (1989), die auch das Thema nubische Ma-
lerei behandelte. Leider liegen die dort erzielten Ergebnisse — mit geringfiigigen Ausnahmen
(Kiihnel, Kreuz, A. 33) — nicht vor.

56 Systematische Berichte und Bearbeitungen folgen in der von Kazimierz Michatowski, begriin-
deten Reihe Faras, die seit 1962 unregelmiflig in Warschau erscheint.

57 Die Gesamtbibliographie zu Alt-Dongola soll in dem angekiindigten Sonderband (A. 54) er-
scheinen, bis dahin s. kurze Berichte (erst polnisch, inzwischen englisch) in: Polish archaeology
in the Mediterranean (= PAM): Reports, seit 1990, Polish Centre of Mediterranean Archaeo-
logy, Warsaw University. Der letzte Bericht von Stefan Jakobielski, PAM X (1998), Warschau
1999, 137-147.

58 Paul van Moorsel/Jean Jacquet/Hans Schneider, The central church of Abdallah Nirgi, Leiden
1975 (Bespr. Hans Quecke, Orientalia 46 (1977) 150-154).

59 Tamit (1964). Missione Archeologica in Egitto dell’Universita di Roma (Ser. archaeologica 14),
Roma 1967 (Bespr. Hans Quecke, Orientalia 38 (1969) 3731.).

60 William Y. Adams, The murals of Meinarti, Nusica T ArHrorica IV-V (1994-1995) 1999,
3-14. Eine Zusammenstellung der Orte Nobadiens (Nord-Nubien), in denen Wandmalereien
bekannt geworden sind, bietet Bozena Rostkowska an (Nobadian painting. Present state of in-
vestgations, Nubia christiana I (1982) 283-299). Es handelt sich um eine der ersten sinnvollen
Zusammenstellungen, die jedoch keine Synthese angestrebt hat.



Scholz

204

‘(nysmernyz uepSog 010y J)
aanyadsadyn 1op sne “azsojysuaySuppfiaicy -Sos ‘ejoSuo(-1y) ur ( woy) uaBunqerdsny I9p 19T, €1 'qqY




Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 205

hen — eingetreten zu sein. Nach wie vor werden Scheingefechte um Datierungs-
und Stilfragen der nubischen Kunst, insbesondere der Malerei, gefiihrt®!, ohne
daf man sich dabei den eigentlichen Problemen ihrer Ikonographie und Ikono-
logie weiter genihert hitte. Zwar versucht man in den letzten Jahren, auch die
Wandmalereien aus (Alt-)Dongola zu erfassen®?, aber leider unter den friiheren
Primissen, die keinen ikonologischen Ansatz spiiren lassen.

Deshalb mochte ich der Frage nachgehen, wie sich — angesichts des leider bis-
lang sparsam, unvollstindig und zum Teil sogar mangelhaft publizierten Materi-
als — das nubische Christentum im Lichte seiner Wandmalereien darstellt, ohne
jedoch den Anspruch zu erheben, in diesem Rahmen eine detaillierte Darstel-
lung liefern zu kénnen.®?

Seit den Entdeckungen 1961 in Faras/Pachoras werden im Kreise der Mi-
chatowski- Schule in Polen noch immer Thesen vertreten, die den orientalischen
Charakter des nubischen Christentums und seiner Spezifika verkennen.®* Die
seit der Konferenz in Essen im Jahre 1969 gefiihrte Diskussion® ist indessen

61 Einen systematisierenden Ansatz der Erfassung der Faras-Malereien unternahm Stefan Jako-
bielski, Remarques sur la chronologie des peintures murales de Faras aux VIlle et IXe siecles,
Nubia christiana I (1982) 142-166. Andere und neuere Versuche finden sich bei Martens-Czar-
necka (Nubian wall painting, A. 45; Late Christian painting in Nubia, in: Genf 1990, [A. 48],
307-316: New mural paintings from Old Dongola, in: Lille 1994, Cahier de Recherche de I'Insti-
tut de Papyrologie et Egyptologie de Lille 17/2 [A. 45] 211-225). Sie alle gehen immer noch von
der urspriinglichen Klassifikation und Periodisicrung K. Michatowskis aus (Die wichtigsten
Entwicklungsetappen der Wandmalerei in Faras, in: Klaus Wessel (Hg.), Christentum am Nil,
Recklinghausen 1964, 79-94; mit geringfiigigen Modifikationen: Faras, centre artistique de la
Nubie chrétienne, Leiden 1966; Classification générale des peintures murales de Faras, Revue
d’Archéologie 2, 1972 [Fs. Pierre Devambez], 373-380). Wiodzimierz Godlewski (The early pe-
riod of Nubian art. Middle of 6th — beginning of 9th centuries, in: Genf 1990 [A. 48], 277-305;
Ders., Some remarks on the Faras cathedral and its painting, Journal of Coptic Studies 2 (1992)
99-116, P1.52-70; Ders., The late period in Nubian art — from the middle of 13th to the end of
14th centuries, in: Gundlach/Kropp/Leibundgut [A. 7], 37-63), versucht zwar das Gesamtspek-
trum nubischer Malerei in eigener Periodisierung zu erfassen, liefert aber keine prinzipiellen
Charakteristika, die seine Klassifizierung rechtfertigen kénnten (eine relative Chronologie am
Beispiel der Basilika aus Pachoras ist fiir die nubische Malerei als Ganzes unzureichend).

62 Martens-Czarnecka, Mural paintings [A. 14], 61; Wojciech Chmiel & Scholz, Mittelalterliche
Maltechniken der nubischen Wandmalerei am Beispiel des. sog. Dreifaltigkeitskloster in (Alt-)
Dongola, in: Dongola-Studien [A. 54] (im Druck).

63 Ausfiithrlich zu einigen Problemen: Scholz, Geburt Christi [A. 39]; Ders., Nubische Wandmale-
reien aus Old Dongola, ihre Bedeutung und Eigenart. Eine hermeneutisch-semiotische Betrach-
tung, Nusica & Araiorica IX-X (in Vorb.).

64 Jakobielski, Bishopric [A. 43]; Michatowski, Classification [A. 61].

65 Auf diesen Sachverhalt wies schon Krause, Zur Kirchengeschichte, in: Dinkler, Kunst und Ge-
schichte Nubiens [A. 21] hin und begriindete seine Einwinde ausfiihrlich in: Bischof Johannes
111. von Faras und seine beiden Nachfolger. Noch einmal zum Problem eines Konfessionswech-
sels in Faras, in: Etudes nubiennes. Colloque de Chantilly 1975, Institut Frangais d”Archéologie
Orientale du Caire, Bibliotheque d’Etudes 77, Kairo 1978 (= Chantilly 1975), 153-164. Gegen
einen Konfessionswechsel in Nubien hat sich auch Hans Quecke ausgesprochen (Orientalia 43
(1974)136£.).



206 Scholz

nach wie vor aktuell.®® Der Text des 1996 in (Alt-)Dongola aufgefundenen
»christologischen Bekenntnisses«, das ich in der Ubersetzung aus dem Griechi-
schen von Herrn Kollegen A. Lajtar zitieren mochte, lautet:

Wir glauben stets in Wahrheit an einen Gott, der menschenliebend ist, den allmichtigen Vater,
Schopfer des Himmels und der Erde, alles dessen, was sichtbar und unsichtbar ist. Und an Jesus,
den barmherzigen Sohn, gezeugt vom Vater vor aller Zeit, wahren Gott von wahrem Gott. Wir
bekennen und rufen an den ewigen Retter, der zusammen mit seinem Vater ewig ohne Anfang
und mit ihm eines Wesens ist. Wir glauben ferner ..., der aus der ewigen Jungfrau Maria Fleisch
annahm und Mensch wurde, an den, durch den alle Dinge wurden, Licht von Licht, Christus den
Herrn (Kyrios), gezeugt, nicht geschaffen, dieser ist unser Sieg. Wir glauben an den, der wahrlich
(geboren ist?)*, wegen Herodes nach Agypten floh und vom Teufel versucht und von Johannes
getauft wurde, und von Judas verkauft wurde, von Pilatus verhért und befragt wurde und von
den Juden verspottet wurde.®”

* mein Vorschlag: gekommen ist

Diese Inschrift macht deutlich, daf die These von einem melkitischen Ritus der
nubischen Kirche nicht mehr haltbar ist, auch wenn ihre Entdecker anderer Mei-
nung sind. Es gehort zur guten Forschungstradition, archiologisches Material
objektiv und ohne weitgehende Interpretationsversuche durch die Ausgriber
darzustellen, weil Folgen zu schnell geborener Interpretationen oft irrefithrend
sein konnen. Die Funde in Faras 6sten eine lang andauernde Verbreitung fal-
scher Ansichten und Thesen aus und festigten eine Vorstellung, deren Abbau zu
einer »unendlichen Geschichte« gefiihrt hat.®® Dafl es in Bezug auf die nubische
Malerei zu Fehlinterpretationen gekommen ist, lassen ikonographische Beob-
achtungen — von ikonologischen ganz abgesehen — erkennen.®’ So spricht man
z.B.immer noch von vier Evangelistensymbolen oder einer Maiestas Domini”®,

66 Scholz, Nubien [A. 3], 688{f; 5. auch Sudan [ebendal.

67 Stefan Jakobielski & Adam Eajtar, Ein Glaubensbekenntnis aus (Alt-)Dongola, Journal of Juri-
stic Papyrology 27 (1997) 7-26, 17. In diesem Zusammenhang mufl hervorgehoben werden, daf}
man in Nubien fiir die theologisch bedeutsame Texte Griechisch verwendete. Eine grundle-
gende und umfassende Studie iiber die Rolle des Griechischen in Nubien fehlt noch.

68 M. E. mehr spontan als iiberlegt entstand die erste deskriptive Klassifikation von K. Michatow-
ski (s. oben A. 61), die kaum Korrekturen erfuhr und bis heute beharrlich wiederholt wird
(Rostkowska [A. 60], 296; Martens-Czarnecka, Nubian wall painting, Uppsala 1986 [A. 45].
262; Dies., The birth of the multicolour style, Nubian Newsletters 12 (1989) 6-14), ohne die
Diskussion dariiber zu beachten (Scholz, Kusch [A. 1], 140ff.; Ders. Noch einmal [A. 48], 246).
Die oben zitierten Autoren vermeiden meist, in ihren Anmerkungen auf Diskussionsbeitrige
hinzuweisen, die andere Meinungen vertreten. Man gewinnt den Eindruck, daf das ikonologi-
sche Verstandnis noch fehlt. Man sucht trotz der bewufiten Anonymitit der Maler nach Kiinst-
lern, nach Stilen und vermeidet, sich mit den religiésen Inhalten der ikonischen Manifestationen
zu befassen. Diese Vorgehensweisen kénnen sogar bei formalstilistischen Betrachtungen nicht
fruchten, wie das Leibundgut (»Koptischer< Einfluf} [A. 31], 153 ff.) zum Ausdruck brachte.

69 Wic blind man die Tkonographie rezipierte, zeigt ein Beispiel der Darstellung der »Drei Ma-
gier<, die man als »Drei heilige Kénige« bezeichnete (Michatowski, Katalog [A. 9], Nr.2), ob-
wohl noch die Spuren der Inschrift (M)art zu lesen sind!

70 Michalowski, Katalog [A. 9] Nr.54; ihm folgten andere bis zu Tania Velmas (Byzanz. Fresken



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 207

obschon Paulus Petrus Vitalis van Moorsel S.]J. (1931-1999) aufgrund der allge-
mein bekannten Ikonographie der vier apokalyptischen Wesen schon lange zu
der korrekten Bezeichnung »(Kreuz-)Theophanie« (Abb. 5) iibergegangen ist”'.

Diese apokalyptisch geprigten Darstellungen kniipfen eindeutig an die Vor-
bilder des Kosmokrators an und stellen bildhaft eine Harmonie der beiden Te-
stamente her, in der der »K°bod Jahwe« (Ez 1, 4-28)"2 zugleich zum Bild des
»barmherzigen Sohnes, gezeugt vom Vater vor aller Zeit, wahrem Gott von
wahrem Gott« wird und damit zum Kanon der Ikonographie zwischen dem
christlichen Agypten und Athiopien gehért.”> Auch die Ezechiel-Vision offen-
bart sich nicht nur als Vorbild, sondern auch als ein ikonisches Dokument der
Harmonie der beiden Testamente.”* Theophanie-Bilder werden zum Zeichen
des ewigen Gottes:

und Mosaike, Ziirich-Diisseldorf 1999, 54, Abb.33), die zwar an anderer Stelle auch von Theo-
phanie spricht (ebenda), aber anscheinend die Genese dieser Ikonizitit nicht kennt (dazu meine
Besprechung in Journal fiir Kunstgeschichte, im Druck). Martens-Czarnecka spricht demge-
geniiber bei dem Apsis-Bild des thronenden (apokalyptischen) Christus von maiestas domini
(Late, Genf 1990 [A. 48], I 308. Diese Ansicht wird dann in Folge des Mifiverstindnisses von
Leibundgut (-:Koptischer< Einfluf§ [A. 31], 151) ibernommen.

Tadeusz Dobrzeniecki erkannte zwar als einer der ersten die Notwendigkeit ikonologischer
Analyse der nubischen Malerei, projizierte aber in seinen vorziglichen Untersuchungen (Maie-
stas domini w zabytkach polskich i obeych z Polska zwigzanych, Rocznik Muzeum Narodo-
wego 17 (1973) 5-96; 18 (1974) 213-306; 19 (1975) 5-244 mit résumé 254-263) zu stark die latei-
nisch orientierte Terminologie der christlichen Ikonographie, aus der auch die Bezeichnung
maiestas domini stammt (E. van der Meer, Lexikon der christlichen Tkonographie 3 (1971) 136/
42 weist auf das Problem hin [136], bezeichnet aber gleichzeitig die nubischen Beispiele als
»Kreuzesmaiestas« [140]). S. auch Anton Baumstark, Die karolingisch-romanische Maiestas
Domini und ihre orientalische Parallelen, OrChr 23 (1927) 242-260.

71 Die Bezeichnung, als Grundlage ikonologischer Untersuchungen, hat Christa [hm in ihrer
wichtigen Monographie (Die Programme der christlichen Apsismalerei vom vierten bis zur
Mitte des achten Jahrhunderts, Wiesbaden 1960, 42 ff., siche auch Index) ausfiihrlich behandelt.
Vgl. auch van Moorsel, Theophanie [A. 38]; Dinkler, Beobachtungen [A. 33], 25; Kiihnel, Kreuz
[A. 33], 189. AufSerdem zum Problem s. auch Rainer Warland, Das Brustbild Christi. Studien
zur spitantiken und friihbyzantinischen Bildgeschichte, RQSchr Suppl.41, Rom — Freiburg
i.Br. — Wien 1986.

72 Bernhard Stein, Der Begriff K°bod Jahweh und seine Bedeutung fiir die alttestamentliche Got-
teserkenntnis (Diss. theol. Univ. Miinster 1938), Emsdetten Wstf. 1939, 265-293. S. auch Oth-
mar Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst. Eine neue Deutung der Majestitsschilderung in Jes
6, Ez 1 u. 10 und Sach 4, Stuttgarter Bibelstudien 84/85, Stuttgart 1977. Die Bedeutung dieses
Begriffes fiir die spitere jiidische Kabbala ist mir zwar bewufit, sie scheint aber hier noch nicht
relevant zu sein.

73 Scholz, Bemerkungen zur Tkonologie der sog. »Vier apokalyptischen Wesen« an dem Steinaltar
der Dreifaltigkeitskapelle zu Lalibela, in: Proc. of the First Intern. Conf. Hist. Ethiop. Art, Uni-
versity of London, Warburg-Institute 1986, London 1989, 23-29, 144-148, fig.47-62.

74 Hans Peter L'Orange, Studies on the iconography of cosmic kingship in the Ancient World
(Oslo 1953), Repr. New Rochelle, NY 1982, 481f., 1651f; s. auch Frits van der Meer, Lexikon
der Christlichen Tkonographie 3 (1971) 136/142; Jerzy Miziotek, Sol verus. Studies on the ico-
nography of Christ in the art of the first millennium, Wroctaw u.a. 1991 (polnisch mit englischer
Zusammenfassung, 167-182) leider ohne Bezug zu nubischen Wandmalereien.



208 Scholz

Abb. 14: HI. Anna, »Mutter der Theotokos« im Purpurgewand (8. Jh.), Faras,
heute im NM Warschau [Mich./Kath. 27; Mich./Kat. 1]



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 209

... Die Wolke brach auf, und aus ihrem Inneren leuchtete ein helles Licht, wie der Glanz von glei-
Rendem Gold. In dem Licht sah ich vier Wesen, die wie Menschen aussahen, doch hatte jedes von
ihnen vier Fliigel. /... / Jedes der gefliigelten Wesen hatte vier Gesichter: vorne das Gesicht eines
Menschen, rechts das Gesicht eines Lowen, links das Gesicht eines Stiers und hinten das Gesicht
eines Adlers.

Als Folge der archiologischen Beobachtungen iiber den Erhaltungszustand der
Malereien werden noch immer die jeweiligen Malschichten nach threm gegen-
wartig subjektiv empfundenen Farbgehalt klassifiziert, also werden blofle Far-
ben als Entscheidungsfaktor fiir »Stilentwicklung« apostrophiert.”> Man hat da-
bei u.a. tibersehen, dafl es sich bei sakralen Malereien nicht um farbstilistische
Merkmale, z.B. einen »Violett-Stil« handeln kann, sondern um den Gebrauch
der Farbe - hier des Purpur — als Bedeutungstriger.”® Farbe war — abgesehen da-
von, dafl es sich bei dieser natiirlichen Farbe (murex-Schnecke) um die haltbar-
sten Pigmente tiberhaupt handelt’”” - kein Stilfaktor, sondern ein Signifikant.
Zwei Beispiele aus Faras: das bekannteste Bild der hl. Anna (Abb. 14) — tibrigens
die dlteste Darstellung der Mutter Marias”® — und das der Theotokos (Abb. 15,
16) sollen das verdeutlichen.

Die Dominanz der Farbe Purpur hat auch eine apokryphe, tiberzeugende Be-
griindung.

Und sie machte den Purpur und den Scharlach (fertig) und brachte (sie) zum Priester. Und der
Priester nahm (sie), segnete (Maria) und sprach: »Maria, Gott, der Herr, hat deinen Namen grof}
gemacht, und du wirst gesegnet sein unter allen Geschlechtern der Erde.« (ProtEv]ak 12:1)

Sie findet sich daher bei Personen, deren konigsdynastische Kontinuitit durch
die Frau/Mutter legitimiert worden war.”” Diese ilteren Beispiele aus Pachoras
konnten zur Festigung der Argumentation noch erweitert werden.

Alle diese Darstellungen zeugen von einer stilistischen Verwandtschaft, die
nicht auf dem Farbprinzip, sondern auf Frontalitit, Hierarchie der Dargestellten

75 Michatowski, Entwicklungsetappen, u.a. [A. 61]; Martens-Czarnecka, Nubian painting [A. 45]
262,

76 M. Reinhold, History of purple as a status symbol in antiquity, Coll. Latomus 116, Briissel,
1970; s. auch Heike Stulz, Die Farbe Purpur im friihen Griechentum, beobachtet in der Litera-
tur und in der bildenden Kunst, Stuttgart 1990, hier besonders zu den antiken Farbtheorien, 23-
64; Albert Biesinger & Gerhard Brau, Gott in Farben sehen. Die symbolische und religiose Be-
deutung der Farben, Miinchen 1995, 68 ff., 155-165; Der polnische Leser findet dariiber einige
Informationen bei Maria Rzepiriska, Historia koloru, Warszawa 1989, 1, 1291.

77 Plinius, hist. nat, XXXV, 26; dazu Kommentar von Roderich Kénig/Gerhard Winkler in der
Heimeran-Ausgabe, Tusculum Biicherei (Miinchen 1978), 188f; immer noch H. Bliimner,
Technologie und Terminologie der Gewerbe und Kiinste bei Griechen und Rémer, Leipzig
1875-1887, 4 Binde, NA 1912, Bd. I, 233-248.

78 Johannes H. Emminghausen, Anna, Recklinghausen 1968, Titelbild; Tadeusz Dobrzeniecki, St.
Anne from Faras in the National Museum in Warsaw, Bull. du Musée National de Varsovie 28
(1987) 49-75; 5. auch Enciclopedia dell’Arte Medievale 11 (1991) 35f. v. S. Kaspersen.

79 Scholz, Kusch [A. 1], 137; K6nigin Martha, s. oben A. 14.



Abb. 15: Stark beschidigtes Bild der gekrénten Theotokos Galaktotrophusa aus Faras, datiert in
das 11. Jh. in die Zeit des Bischof Marianos (vgl. 0. Abb. 10), heute im NM Kharthoum [Mich./
Kath. 76]



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 21

Abb. 16: Thronende Gottesmutter (H. ca. 145 cm) aus Faras (11. Jh.), im mittleren Teil stark beschi-
digt, so dafl das »Christus-Kind« mehr zu ahnen als zu sehen ist, dafiir ist aber die Thronkonstruk-
tion deutlich erkennbar, heute im NM Khartoum [Mich./Kath. 73].



212 Scholz

(Grofenordnung entspricht der Stellung), starker Konturzeichnung, Typologi-
sierung und Schematisierung, also auf den Rostovtzeff’schen Charakteristika:
Spiritualitat, Hieratismus, Linearismus und Verismus basiert.5°

Dafl die unterste Malschicht, die eine geringfiigige Farbdifferenzierung auf-
weist, die dlteste in Faras ist, bestitigt der Befund dieser Schicht. Nach K. Mi-
chatowski soll sie aus dem frithen 8. Jh. stammen, sie wurde spiter von anderen
Malschichten tiberdeckt. Dadurch nahm der kalkhaltige Verputz die weniger
haltbaren Farben auf und lief§ sie verschwinden. Deshalb ist die archiologische
Aussage fiir die relative Datierung eines Objektes entscheidend. Ob sie auch fiir
andere Denkmiler verwendet werden kann ist zweifelhaft®!, denn die stilisti-
schen Vergleiche mit Beispielen aus anderen Kirchen und Orten Nubiens lassen
sich nicht aufgrund der vorhandenen Purpur-Farbe datieren und klassifizieren.
Die Purpurfarbe findet sich als Signifikat auch in spiteren Bildnissen, z.B. in
Dongola (Abb. 8).52

Die Malerei Nubiens gehorte — wie die Geschichte dieses Landes am mittleren
Nil — dem Mittelalter an.** Dieser Tatsache muf§ — auch im ikonologischen
Sinne — Rechnung getragen werden, was viele Ausgriber, die von der Feldfor-
schung kamen und sich primir dem Altertum widmeten®, gerne iibersehen.

80 Michael Rostovtzeff, Dura Europos and its art, Oxford 1938, 120; dazu kritisch Daniel Schlum-
berger, Nachkommen der griechischen Kunst auflerhalb des Mittelmeerraums (franz. Original
1960), in: Franz Altheim und Joachim Rehork (Hgg.), Hellenismus in Mittelasien, Darmstadt
1969, 281-404, besonders 323 ff.

81 Eine anhand von Malschichten konstruierte relative Chronologie kann nicht ohne weiteres auf
andere Denkmiler tibertragen werden, umso weniger als man es in Nubien auch noch mit der
»Kunst der Residenz- bzw. der heiligen Stidte« und der Provinz zu tun hat, man kénnte sogar
von einer »héfischen« und einer religidsen »Volkskunst« (= popular art) ausgehen. Zum Pro-
blem s. Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst,
Miinchen 1990, 92 f., 215 ff.; Horst Wenzel, Horen und Sehen, Schrift und Bild: Kultur und Ge-
dédchtnis im Mittelalter, Miinchen 1995, besonders 321-337, 461-478.

82 Martens-Czarnecka, Mural paintings [A. 14], fast alle dort publizierten Beispicle weisen Pur-
purspuren auf, dazu ausfiithrlich s. in Chmiel & Scholz [A. 62].

83 S. oben A. 5, 6, 49. Ich neige dazu, hier vom Orientalischen Mittelalter im Sinne des Hrsg. des
Neuen Handbuchs der Literaturwissenschaft, Bd. 5, Orientalisches Mittelalter, Wolfhart Hein-
richs (Wiesbaden 1990), zu sprechen. Kunsthistorisch sprach diese Phinomena u.a. Josef Strzy-
gowski (Das irrefiihrende am Begriffe »Mittelalter«, in: Mediaeval studies in memory of A.
Kingsley Porter, Cambridge, Mass. 1939, 3-46), aber auch Jurgis Baltrusaitis (Das phantastische
Mittelalter, Frankfurt/M.-Berlin-Wien 1985) an. Es mufl deshalb verwundern, warum in der
neuen Encyclopedia dell’Arte Medievale das Stichwort >Nubia« fehlt, obwohl >Etiopia< (VI
[1995] 43-47 von Rudolfo Fattovich, unzureichend behandelt wird; zwar findet man in den Bi-
bliographien zum >Copti« (V [1994] 285-309 von Peter Grofimann, M. H. Rutschowskaya, Mar-
garite Rassart-Debergh, L. D’Adamo) einige Angaben zur Literatur iiber Nubien, aber irgend-
eine Behandlung des Materials oder des Raumes fehlr.

84 Sowohl Kazimierz Michalowski, der in erster Linie klassischer Archiologe war, als auch seine
Schiiler gingen aus der Mittelmeerraumarchiologie hervor. Die Mediavistik lag ihnen fern, al-
lenfalls bot die Byzantinistik noch einen Ansatzpunkt, den man dann aber iiberbewertet hat. S.
hierzu Beitrige in: 50 years of Polish excavations in Egypt and the Near East (Symposium at the
Warsaw University 1986), Warszawa 1992.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 213

Kunstgeschichtliche und archiologische Methoden, die sich eigentlich gut ver-
binden liefen,®> klaffen hier weit auseinander. Das wire nicht schlimm, wenn
die Ausgraber bedenken wiirden, daff ihre erfolgreiche archiologische Titigkeit
allein noch keine hermeneutisch-semiotische Interpretation®® der entdeckten
Denkmaler beinhaltet bzw. beinhalten muf8. Einige der Forscher, besonders die
christlichen Archiologen und Kunsthistoriker, haben die Notwendigkeit des
methodologischen Diskurses erkannt und fiihrten ikonologisch orientierte Be-
trachtungen der Wandmalereien durch.®” Ich habe die hermeneutisch-semioti-
sche Methode bei der Analyse des ikonographischen Grabungsmaterials schon
vor iiber 30 Jahren fiir unerlifilich gehalten.®® Dennoch scheint sich bislang eine
ikonologische Betrachtung der nubischen Malerei als einer fiir die theologischen
Fragen signifikanten Ikonizitit bei den Ausgribern nicht durchgesetzt zu ha-
beﬂ.

Immer noch wird der Byzantinismus als Quelle der nubischen Malerei iiber-
schitzt.” Bei der nubischen Ikonizitit handelt es sich um eine Partizipation an
Vorbildern, die nicht byzantinisch, sondern vorbyzantinisch, d. h. lokal und be-
sonders syro-palistinensisch, bzw. koptisch geprigt waren.”® Es handelt sich

85 D. P. Dymond, Archaeology and history. A plea for reconciliation, London 1974, 126-132;
Scholz, Grenzen und Unterschiede, die keine sind. Zur angeblichen Divergenz zwischen kunst-
geschichtlicher und archiologischer Betrachtung der Antike, KunstHisTorikEr/Wien 7 (1990)
Sondernummer, 21-29.

86 Von theoretischen Erwigungen Hans-Georg Gadamers (Wahrheit und Methode, Tiibingen
1960/1975°, Bd.II 1986), Umberto Ecos (Semiotik [1976], deutsch: Miinchen 1987; Die Gren-
zen der Interpretation [1990], deutsch: Miinchen 1992) und Rainer Volp (Das Kunstwerk als
Symbol. Ein theologischer Beitrag zur Interpretation der bildenden Kunst, Giitersloh 1966)
ausgehend habe ich in: Analyse des archiologischen Materials in bezug auf seine religiésen In-
halte, in W. E. Reinecke (Hg.), Schriften zur Geschichte und Kultur des Alten Orients 14, Erster
Internationaler Agyptologen-Kongress Kairo 1976, Berlin 1979, 629-634; Das ikonische Zei-
chen als Ausdruck der gottlichen Realitit in einer religiosen Gemeinschaft, Linguistica Biblica/
Bonn, 1986, nr.51, 37-77, die Anwendung dieser Methode begriindet.

87 Man denke an Verdffentlichungen von Erich Dinkler, Beobachtungen [A. 33], von P. van Moor-
sel, The Coptic apse-composition and its Living Creatures, in Chantilly 1975, 325-333 + PL (s.
auch o. A. 38), von seinem Schiiler Karel C. Innemée (Ecclesiastical dress in the medieval Near
East, Leiden 1992) und von Bianca Kiihnel, die mit thren Untersuchungen iiber das »Himmli-
sche Jerusalem« hervorgetreten ist (From the earthly to the heavenly Jerusalem, Rémische
Quartalschrift, Suppl. 42, Rom u.a. 1987) und beziiglich der nubischen Ikonographie ikonolo-
gische Betrachtungen angestellt hat (Kreuz, A. 33).

88 Ausfihrliche Begriindung der Methode (s. oben A. 86 und in: Geburt Christi [A. 39] L.). Sie be-
statigt sich heute in zahlreichen Untersuchungen und Forschungstendenzen, u.a. in der Reihe:
Bild und Text, hrsg. von Gottfried Boehm und Karlheinz Stierle (Fink Verlag Minchen), z.B.
Meyer Shapiro, Uber einige Probleme in der Semiotik der visuellen Kunst: Feld und Medium
beim Bild-Zeichen, 253-274; Kurt Bauch, Imago, 275-299; Max Imdahl, Ikonik, 300-324 alle in
G. Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, Miinchen 1994.

89 Inzwischen scheint auch Godlewski (Some remarks, A. 45) erkannt zu haben, dafd mit der These
iiber den byzantinischen Charakter der nubischen Malereien nicht weiterzukommen ist
(ebenda, 106).

90 Mario Schwarz, Syro-palistinensischer Einfluff auf die nubische Wandmalerei und Kirchen-



214 Scholz

also um Vorbilder, die ihrerseits aus der gleichen Wurzel gewachsen waren, wie
der Byzantinismus selbst!”!

Zum Vergleich ziehe man das bekannte Bild des Pfingstfestes aus dem Rabbu-
la- Evangeliar®® heran. Es zeigen sich verwandte Ziige in der Ikonographie der
Apostel, der Muttergottes, die uns auch in den koptischen Apsis-Malereien aus
dem Bawit-Kloster” begegnen. Man kann deshalb erkennen, daf die Tkonizitit
des christlichen Orients nicht ohne weiters unter dem Byzantinismus subsu-
miert werden kann. Diese Darstellungen verdeutlichen und manifestieren eine
eigene Christologie, deren orientalische Heimat eine gemeinsame Bildsprache
(= ikonische Zeichen und ihre Systeme) geprigt hat.”*

Leider wird das so entscheidende Phinomen der Kontinuitit der Spitantike —

architektur, Nusica I/1I (1987-1988)1990, 585-601. Siche hierzu auch den diskussionswiirdigen
Beitrag von Leibundgut, »Koptischer< Einfluff [A. 31], 138 und dort zit. Lit.

91 S. oben A. 45. Durch die vorherrschende Meinung iiber die Dominanz der klassischen Antike
tiber die orientalischen Kulturen (schon so Strzygowski, Orient oder Rom, 1-10), kann sich
keine objektivisierende Sicht durchsetzen, deshalb scheint mir das Problem nicht gelést zu sein.
Beispielhaft zieht man vor, statt vom hellenistischen vom griechisch-rémischen Agypten zu
sprechen, was nur politisch, aber nicht kulturell begriindet ist. Ebenso verhilt es sich mit dem,
was wir in diesem Rahmen unter ortens christianus verstehen. Man muf} sich bewufit machen,
daf} man es mit einem Kulturraum zu tun hat, den man als Kontinuitit des Hellenismus und da-
mit des Synkretismus (Carsten Colpe, Kleiner Pauly V, 1648/52) — unabhingig von seinen un-
terschieglichen Definitionen (Hans Dieter Betz, TRE 15 (1986)19-35; Karl Hoheisel, LThK3 4
(1995)1409/13) — zu begreifen hat und fiir dessen Gestaltung stirker die lokalen als die antiken
(= klassischen) Traditionen entscheidend waren (Scholz, Die Kontinuitit des Altigyptischen in
der Tkonizitdt und Theologie des orientalischen Christentum, in: Sesto Congresso Internazio-
nale di Egittologia: Atti, Turin 1993, I1, 471-477 [leider mit zahlreichen Druckfehlern, weil die
Redaktion keine Korrekturen vornahm]; Ders., Das »Hellenische« oder das Hellenistische als
Grundlage des arabischen kulturellen Eklektizismus, Graeco-arabica VI (1995) 37-71). Demge-
gentiber erscheint der Byzantinismus vielen in erster Linie als Kontinuitit der klassischen, bes-
ser sogar der romischen Antike, an der man orientalische Einfliisse nur sehr eingeschrinkt zur
Kenntnis nimmt (inzwischen etwas hdufiger, z.B. Rolf Michael Schneider, Bunte Barbaren,
Worms 1986). Die Folge ist, dal man von byzantinischem Provinzialismus spricht. Es ist er-
staunlich, wie sich populire Ansichten eines Henri Stierlin (Byzantinischer Orient. Von Kon-
stantinopel bis Armenien und von Syrien bis Athiopien, Stuttgart 1988) oder Mahmoud Zibawi
(Die christliche Kunst des Orients, Solothurn-Diisseldorf 1995, dazu meine Bespr. in OrChr 81
(1997) 275-282 und in Nusica g1 ErrIorica V-V, 301-328) als allgemein giiltig durchsetzen.
Sie gehen zwar von Diskussionsansitzen eines Klaus Wessel aus (Koptische Kunst, Reckling-
hausen 19663, 1781.), die aber keine normative Anerkennung fanden. Leider ist auch die neueste
Verdffentlichung von Velmas (Byzanz [A. 70], 43-92) in dieser Hinsicht wenig hilfreich (dazu
meine Rez. in Journal fiir Kunstgeschichte, im Druck).

92 Kurt Weitzmann, Spitantike und friihchristliche Buchmalerei, Miinchen 1977, Tafel 38, 108; s.
auch Rainer Sorries, Christlich-antike Buchmalerei im Uberblick, Wiesbaden 1993, 94-100, Ta-
fel 51-57.

93 Wessel, Koptische Kunst [A. 91], 175-191; Arne Effenberger, Koptische Kunst, Leipzig 1975,
2121f,; van Moorsel, Apse-composition, Chantilly 1975 [A. 65], 325{; 5. auch Thm, Programme
[A.71], 48, zuletzt unzureichend und ohne Einbeziehung Nubiens Hans-Georg Severin, Zur
Skulptur und Malerei der spatantiken und frithmittelalterlichen Zeit in Agypten, in Martin
Krause (Hg.), Agypten in spitantik-christlicher Zeit, Wiesbaden 1998, 295-338, bes. 336.

94 Scholz, Tkonische Zeichen [A. 85] 37 {f.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 215

zum Nachteil des Orients — in der Diskussion immer noch zu stark aus mediter-
raner Sicht beurteilt.”” Die Folgen einer solchen Sicht sind problematisch —
weil diese Sicht zu Fehlbeurteilungen fithrt — was schon Josef Strzygowski
(1862-1941) mit Recht erkannt und betont hat?® — weil man einerseits nur von
byzantinischem Provinzialismus spricht, andererseits auch in deutschen Uni-
versititskreisen gemeint hat, dafl die Betrachtung und Erforschung der Kunst
des christlichen Orients am besten von Byzantinisten erfolgen kénne.”” Dafl
dem nicht so ist, bestitigt der Versuch, die [konographie des christlichen Orients
vom Standpunkt der byzantinischen Christologie” zu untersuchen. Dabei wird
sich zeigen, daf§ fiir die ikonologische Interpretation nicht die byzantinische,
sondern die jeweilig lokale — in unserem Falle die nubische — Christologie ent-
scheidend ist. Das bestitigen die monumentalen Kompositionen der neutesta-
mentlichen Ereignisse. Wir konnen das am Beispiel der Geburt Christi nachvoll-
ziehen.”” Das Bild Christi stellt in beiden Kompositionen — sowohl der aus Faras
(Abb.17) als auch der aus (Alt-)Dongola (Abb.6) — einen Erschienenen (Ge-
sandten) Christus (im Sinne einer Hypostasis) mit der eschatologischen Aussage

95 Die dartiber entbrannte Diskussion hingt mit Projektionen zusammen — u.a. der sog. christli-
chen Archiologie (Klaus Wessel, RGG3,1(1957) 585/87; Deichmann, Christl. Archiologie [A.
45], Josef Engemann, Deutung und Bedeutung frithchristlicher Bildwerke, Darmstadt 1997) —
deren selbstverstindlicher Ausgangspunkt Rom bzw. die sog. griechisch-rémische Kunst ist,
so z.B. Annalis Leibundgut, Koptischer« Einflufl [A. 31], 145f. Daraus resultieren nicht nur
antike Bezeichnungen, wie z.B. Provinzen, sondern auch solche wie »Randkulturen« u.i.
(Wolf-D. von Barloewen (Hg.), Abrif§ der Geschichte antiker Randkulturen, Miinchen 1961:
schon damals unzureichend; s. auch A. 91, 94).

96 Strzygowski, Rom oder Orient [A. 49]; Ders., Asiens bildende Kunst in Stichproben, thr We-
sen und ihre Entwicklung, Augsburg 1930, besonders 1-6, 500ff., 517 ff., 749 ff.

97 So betreibt der Vertreter des einzigen Lehrstuhls fiir » Archiologie und Kunstgeschichte des
christlichen Orients« in Halle/S. laut Vorlesungsverzeichnissen de facto cine traditionelle
»christliche Archiologie«, in der der christliche Orient, anscheinend weiter als »Randgebiet«
verstanden wird. Vgl. die Vorlesungsverzeichnisse der Universitit Halle/S. seit 1996.

98 John N.D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und Theologie, UTB 1746,
Gottingen 19932, besonders 205-327; grundlegend Grillmeier, Jesus der Christus [A. 47],
Bd. 11, 2 (1989): Die Kirche von Konstantinopel im 6. Jh.; Ders., Fragmente, 264-276.

99 Meine Monographie, 1985 geschrieben, wurde 1996 als Habilitationsschrift an der Universitit
Innsbruck angenommen. Sie soll demnichst veroffentlicht werden. (Die Verzdgerungen hin-
gen leider mit der Finanzierung zusammen.) Um einen Einblick zu erméglichen und die Hin-
weise auf die jeweiligen Abschnitte verstindlich zu machen, fiige ich das Inhaltsverzeichnis
(Fassung 1985/1996) bei: ]

L. Teil: Theoretisch-methodologische Voraussetzungen fiir die hermeneutisch-semiotische
Analyse der ikonischen Zeichen und ihrer Systeme im Rahmen eines »Geburtsmythos«: 1. Be-
merkungen zur Methode, 2. Ikonologie — eine Streitfrage, 3. Mythos und Logos, 4. Geburts-
mythos, 5. Die visuelle Uberlieferung des Geburtsmythos als Zeichensystem (Bildprogramm):
a) im Alten Agypten: die Geburt des Gott-Konigs (Theben/Luxor), b) im christlichen Nubien:
die Geburt Christi (Pachoras/Faras) :

I Teil: Tkonischen Manifestationen des Geburtsmythos: 1. Verkiindigung, 2. Empfangnis
und Jungfrauengeburt, 3. Sonderstellung der Theotokos, 4. Sondererscheinungen als Zeichen
Gottes, 5. Geburtsort, 6. der Neugeborene, 7. Anerkennung der Gottlichlichkeit.



216 Scholz

S )

Abb. 17: Das monumentale Wandgemilde (erhaltene Fliche von 400350 cm) der »Geburt Chri-
sti«und der Anbetung aus Faras, datiert in den Ubergang vom 10. in das 11. Jh., heute im NM Khar-
toum [Mich./Kath. 63-69].

im Kreuznimbus 6 v (Abb. 18), und nicht ein neugeborenes Jesuskind (Abb.
17)'dar1ee

Eine solche Sicht verstirkt sich, wenn man bereit ist, in dieser Komposition auch
das Fortleben der Idee des altigyptischen Geburtsmythos des Gott-Kénigs zu
sehen und diese Idee als ikonologisches Modell der neutestamentlichen Erzih-

100 Grillmeier, Fragmente, 147; Ders., Jesus Christus [A. 47], 288 ff.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien

Abb. 18: Der kiinftige und geoffenbarte Christus mit Kreuznimbus und der apokalyptischen be-
stimmenden Inschrift 6év, (Alt-)Dongola (in situ).




Scholz

218

Abb. 19a



219

Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien

l‘ !l.-'
eeistiy
Sy
l‘l-uoaoo

Abb. 19b: Die gleichzeitig spinnende und stillende, halb auf einem Lager sitzende Theotokos visua-
lisiert die Simultanitit der verkiindeten Erfiillung der Offenbarung, (Alt-)Dongela, Umzeichnung.



220 Scholz

lung (Lk 2, 1ff.) anzunehmen.'®! Die Sprache des Mythos ist insoweit eindeutig,
sowohl literarisch, was schon Emma Brunner-Traut gezeigt hat', als auch
theologisch im Sinne der Untersuchung von Joachim Kiigler!® und ikonolo-
gisch, was ich in meiner Monographie ,, Geburt Christi aus Faras/Pachoras. Ein
ikonologischer Vergleich mit dem altigyptischen Geburtsmythos des Gott-Ko-
nig“ (1985/1997) ausgefiihrt habe!®*,

Die Christologie — um die intensiv gestritten wurde — spielte in Nubien eine
dominierende, wenn nicht sogar die entscheidende Rolle.!% Deshalb fand sie ih-
ren Niederschlag in der nubischen Ikonizitit, wofiir die Marienbilder mit Chri-
stus-»Kind«, das kein Kind ist, beispielhaft sind (Abb. 17). Hier scheint sich die
alte hathorische Tradition'®® durchgesetzt zu haben: Maria ist (Abb.9, 15), wie
die mwt nttr, (MacnoyT) die Gottesmutter/Theotokos/Gottesgebirerin'®” des
Gott-Konigs (Kyrios), zu dem auch Christus wurde!°®,

Das Verkiindigungsbild (Abb. 19) aus Dongola beinhaltet — in einer schlecht
erhaltenen Darstellung (deshalb in Umzeichnung) — kompositorisch eine inter-
essante Kumulation von neutestamentlichen und apokryphen Ereignissen. Der
Verkiindete — Erschienene — wird gleichzeitig zum Gestillten: und das Wort
ward Fleisch ... (Joh. 1:14). Damit scheint eine Transsubstantiation des Wortes
bzw. der gbttlichen Strahlung stattzufinden (im fragmentarisch erhaltenen Bild

101 Das Problem der Relation Bild und Text (s. oben A. 88, 94) offenbart sich kunstgeschichtlich
als hochst beachtenswert fiir die Analyse von religidser Ikonizitit (Volp, Kunstwerk, [A. 45]);
als Beispiel verweise ich auf die neueste Versffentlichung von Wolfram Prinz (mit einigen Bei-
triagen von Iris Marzik), Die Storia oder die Kunst des Erzihlens in der italienischen Malerei
und Plastik des spiten Mittelalters und der Friihrenaissance 1260-1460, Mainz 2000, besonders
15-29, 472-655 — die zwar abendlindische Kunst betrifft, aber methodologisch mehrere An-
satze fiir die Bildbetrachtung bietet, die sich auch in der nubischen Malerei finden bzw. die Un-
terschiede deutlich ausmachen, die auch mentalgeschichtlich beachtenswert sind.

102 Emma Brunner-Traut, Die Geburtsgeschichte der Evangelien im Lichte dgyptologischer For-
schung, Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 12 (1960) 97-111.

103 Joachim Kiigler, Pharao und Christus? Religionsgeschichtliche Untersuchung zur Frage einer
Verbindung zwischen altigyptischer Kénigstheologie und neutestamentlicher Christologie im
Lukasevangelium (BBB 113), Bodenheim 1997.

104 Eine Zusammenfassung meiner Thesen: Nativity from Faras and Geburtsmythos in the sacral
Kingship of ancient Egypt, Nusica 111, 2 (im Druck).

105 Grillmeier, Jesus der Christus [A. 47], besonders 285-295.

Es ist nicht zu tibersehen, dafl die beiden aus Faras bekannten Darstellungen der Geburt
Christi (heute in Khartoum, die »Drei Magier« aus diesem Bildprogramm in Warschau) das
Christusbild unterschiedlich wiedergeben. In der ilteren Darstellung (8. Jh.) sind die Ziige des
Neugeborenen jugendlicher, wenn nicht sogar kindhaft, was man in dem spiteren monumen-
talen Bildprogramm der Geburt Christi nicht mehr erkennen kann. Hierzu kénnte sich die
Frage eines Konfessionswechsels in Nordnubien/Nobadien stellen.

106 Scholz, Bemerkungen zur Tkonologie [A. 47].

107 G. A. Wellen, Theotokos, eine ikonographische Abhandlung iiber das Gottesmutterbild in
frithchristlicher Zeit, Utrecht 1961; Theodor Klauser, Gottesgebirerin, RAC XI (1981) 1071/
1103 (und dort zitierte Literatur), Langener, Isis [A. 47] 120-147.

108 Immer noch beachtenswert Wilhelm Bousset, Kyrios Christos. Geschichte des Christusglau-
ben von den Anfingen des Christentums bis Irenaeus, Gorttingen 19212, 41., 213 1., 3451.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 724

kaum noch feststellbar). Es ist der Augenblick — wie Martin Burckhardt in sei-

nen Metamorphosen von Raum und Zeit'® treffend formuliert hat —

grofiter Zeitdichte, unauflosbarer Verschrinkung von Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft,
von Endlichkeit und Ewigkeit, es ist der Augenblick, wo die Prophetie des ATs sich einlost und
dadurch, daf sie sich einldst, einem neuen Bund Platz macht; es ist der Augenblick, da der Geist
in die Welt tritt — /.../ in Gestalt jenes Wortes, das, indem es sich ausspricht, Fleisch werden wird:
logos spermatikos. (S.138).

Die an den Winden sakraler Riume verewigte nubische Ikonizitit kann nur als
Ausdruck von Lehre und geglaubter Wahrheit begriffen werden, sowohl im
Sinne der apotropiischen Funktion der Bilder im mythischen Kontext des
Heilsgeschehens, als auch der damaligen Gegenwart in ihrem Sitz im Leben.''°
Hierzu sei auf das kiinstlerisch qualititvolle Beispiel der Dre: Jiinglinge im
Fenerofen (Dn. 3) hingewiesen (Abb. 3, 20), in dem die Standhaftigkeit im Glau-
ben nicht nur die Hilfe Gottes, sondern auch den ewigen Schutz der himmli-
schen Michte manifestiert.!!!

Sinn und Wesen der Malereien war nicht eine Ausschmiickung, eine Dekora-
tion der Kirchen, was viele Untersuchungen des Warschauer-Kreises hervorhe-
ben (les éléments décoratifs ... ; ... interior decoration ... usw.)''?, sondern ihr
Sitz im Leben, der von einer theologischen Signifikanz als einer Notwendigkeit
ausgeht.

Es ist interessant zu beobachten, daf auch Kunsthistoriker, wenn sie mit der
Bestimmung und Analyse der ikonischen Zeichen Probleme haben, dazu neigen,
von Dekoration zu sprechen, und dabei vergessen, daf§ es in der sakralen Ikoni-
zitit niemals nur um eine blofle Dekoration im Sinne eines lart pour I'art gegan-
gen ist.!1?

109 Martin Burckhardt, Metamorphosen von Raum und Zeit. Eine Geschichte der Wahrnehmung,
Frankfurt/New York 1994/1997.

110 Das Gunkelsche Postulat des Sitzes im Leben kann nicht genug gewtirdigt werden (Hermann
Gunkel, Reden und Aufsitze, Gottingen 1913, 33). Es ist nicht nur Grundlage der heute so
breit rezipierten Mentalititsgeschichte aus dem Kreise der Annales (Peter Burke, Offene Ge-
schichte. Die Schule der sAnnales<, Berlin 1991), sondern es enthilt auch die bewufite Frage
nach der Mnemosyne (Jan Assmann, Das kulturelle Gedichtnis, Miinchen 1992), nach der
Tradition und ihrer Geschichte.

111 Michatowski, Die Kathedrale [A. 9], Abb.60/61, dazu 138 ff.; auch Giovanni Vantini, The Fa-
ras mural of the Three Youths in the Fiery Furnace, in: Genf 1990 [A. 48], 255-258; an diesem
Beispiel wird noch einmal deutlich, daf8 die frithchristliche und mittelalterliche Tkonographie
festan einen ikonischen Kanon gebunden ist, der in diesem Fall zu dem iltesten gehort, der uns
bekannt ist (Lexikon der christlichen Tkonographie 2 [1970] 464/66 von Ott, mit dem Hinweis
auf Faras; s. auch RAC Lfg. 148/1999, 346/88, v. Frederike Maria Kulczak-Rudiger u.a.).

112 Martens-Czarnecka, Faras VIL Les éléments décoratifs sur les peintures de Faras, Warszawa
1982. :

113 Deshalb miissen Erwigungen wie z. B. die von Leibundgut, »Koptischer« Einfluft [A. 31] 1451,
zu einseitig erscheinen, obwohl die Verfasserin eigentlich nur den Versuch unternahm, die Me-
thoden der klassischen Archiologie fiir die »Stilentwicklung« der nubischen Malereien als sehr



222 Scholz

Abb. 20: (a.) Drei Jiinglinge im Feuerofen (vgl. 0. Abb. 3); hier wird die traditionelle Ikonizitit die-

ser fiir das Frithchristentum populiren Komposition fortgesetzt; sie tragen die in Dan. 3:21 be-

schriebene parthische Bekleidung; (Alt-)Dongola, Fragment (a. in situ) und die (b.) Umzeichnung
der Gesamtkomposition



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 223

Abb. 20b

Die christologische Signifikanz (Aussage) der nubischen Ikonizitit wurde
schon friih als solche erkannt (s. oben S. 2061.), ohne daff die Ausgraber daraus
die notwendigen Konsequenzen fiir Forschungswege und -ergebnisse gezogen
hitten, auch nicht angesichts ihrer spektakuliren Funde in (Alt-)Dongola, die
das ikonographische, aber auch architektonische, keramische (Abb.21) und
schriftliche Material um vieles erweitert haben.!'*

problematisch zu erweisen (S.141). Die Untrennbarkeit von Form (Stil) und Inhalt [iflt thre
isolierte Betrachtung in der christlichen Ikonizitit nicht zu, vgl. oben die Violerz-Stil Frage (A.
61). S. auch Belting, Bild [A. 81], 125-207.

114 Marten-Czarnecka, New mural paintings, in: Lille1994 [A. 61], mit PL. 25ff ; Dies., Mural pain-
tings [A. 14]; Bogdan Zurawski, The early church on Kom E near Old Dongola, Lille 1994 [A.
61], 181-194; Ders., The cementaries of Dongola. A preliminary report, ebenda, 195-210;
Krzysztof Pluskota, Old Dongola. Recent pottery finds, ebenda, 235-242; Stefan Jakobielski,



224 Scholz

Diese neuen Funde sind alles andere als eine Bestatigung der bis jetzt vertrete-
nen unvollstindigen Ansichten ithrer Entdecker. Schon in Pachoras, Abdallah
Nirqi, Mainarti, Songi, Tamit — um die wichtigsten Fundorte von nubischer Ma-
lerei seit den 60er Jahren zu nennen — zeichnete sich eine apokalyptische Diktion
der dortigen Ikonographie ab,''® die durch die Funde in Dongola noch verstirkt
wurde. Neben den Christusbildern mit der im Nimbus (Abb. 17, 18) befindli-
chen Inschrift 6 &v (der da ist, Apk. 4, 8)''®, gehdren hierzu auch die Engelbilder
zu der gleichen apokalyptischen Vision:

Heilig, heilig, heilig ist Gott
der Allmichtige,
der war und der ist und der kommt. [Ubersetzung Walter Jens]

Die zahlreichen Engel-Bildnisse hatten in Nubien besondere Bedeutung. Sie
wurden zur Manifestation der Engel-Christologie' '/, die sowohl der koptischen
als auch der ithiopischen Kirche eigen ist. Uberzeugendes Beispiel ist die 1997 in
Dongola entdeckte Komposition (Abb. 4) eines tiberdimensionalen Engels, der
von der Trinitdt gekront wird. Die fragmentarisch erhaltene Komposition, Teil
eines Bildprogramms eines immer noch nicht definitiv zu bezeichnenden Rau-
mes, beinhaltet sowohl die Apostel (Abb.7) als auch das Bild des apokalypti-
schen, des kiinftigen Christus (Abb. 18). Diese Ikonizitit scheint das zu bestiti-
gen, was die koptische Engellehre charakterisiert und was sich in gnostischen
Texten widerspiegelt. So wird auch Lithargoél (NHC VI), der verborgene Heil-
bringer''®, in Faras dargestellt. Dieses leider kleine Fragment mit erhaltener Bei-
schrift, Teil einer nicht erhalten gebliebenen Gesamtkomposition, besitzt Be-
weiskraft fiir die Existenz gnostizisierender Tendenzen in Nubien!!'?, die sich
gleichzeitig mit den magisch-apotropiischen Vorstellungen verbinden!?°.

The monastery in Old Dongola: excavation of the western annexe 1995-1997, in: Gdarisk [A.
14], 55-62; Adam Lajtar, Psalm 22, 1-2 nebst der invocatio dei auf einem Ostrakon aus Old
Dongola (Sudan), Journal of Juristic Papyrology 17 (1997) 55-60.

115 Michatowski, Kathedrale [A. 9] Abb. 69, 95b; Dinkler, Beobachtungen [A. 33], 24 ff.; Kiihnel,
Kreuz [A. 33], 190f.

116 Dinkler, ebenda, 24; Jacques Ellul, Apokalypse. Die Offenbarung des Johannes. Enthiillung
der Wirklichkeit, Neukirchen-Vluyn 1981 (franz. Original 1975), 240.

117 Martin Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, Bern — Tiibingen 19532, 302-349; Jo-
hann Michl, RAC 5 (1962) besonders 148 f. (mit Literatur); Grillmeier, Fragmente, 60f.

118 Miiller, Engellehre [A. 32], 239; Scholz, Das Christusbild [A. 37], 582 ff. (und dort zit. Lit.).

119 Scholz, ebenda, besonders 577; Ders., Das nubische Christentum und seine Wandmalereien, in:
Dongola-Studien [A. 54].

120 Bogdan Zurawski, Magica et ceramica: magic and ceramics in Christian Nubia, Archaeologia
Polona, 30 (1992) 87-106; grundlegend zum Verstindnis der Magie in der koptischen Kirche C.
Detlef G. Miiller, Von Teufel, Mittagsdimonen und Amuletten, [bAC 17 (1974) 91-102; Ders.,
Geister (Dimonen) C IV. Volksglaube, RAC IX (1976) 761/797.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 225

Abb. 21: Fenstergitter: geometrisch-abstrakte Vorstellung einer Kreuztheophanie als mogliche
Synthese der christlichen Kosmographie, (Alt-)Dongola, Umzeichnung nach der Zusammenset-
zung der erhaltenen zerbrochenen Teile.

In Dongola findet sich eine demgegentiber viel besser erhaltene Komposition,
in der ein gekrénter Engel von ca. 2, 5 m Hohe (Abb. 4) - méglicherweise als Vi-
sualisierung der priexistenten Logos-Christus (Justin, Dial 56 ff.) als Engel
JHWH - zu sehen ist'?!, der in seiner rechten Hand ein Zepter halt, seine Linke

121 Erstverdffentlichung bei Jakobielski, Klasztor [A. 9], Abb. 8.7 (3); s. auch NBL 1 (1991) 539f.



226 Scholz

ist nicht erhalten. Die Purpurschirpe kreuzt sich tiber seiner Brust. Uber dem
Nimbus erkennt man den dreifachen apokalyptischen (Kyrios) Christus, der die
Trinitdt bildet, wie in anderen bekannten Bildern aus Faras (Abb.22), zu denen
sich auch in Athiopien'?? Analogien finden.

Christus im Trinititsbild konfrontiert uns mit einem gnostisch-apokalypti-
schen Verstindnis, sogar mit einer dementsprechenden Lehre, die sich im glor-
reichen Kreuz und seiner Tkonizitit'*’ zu kumulieren scheint. Sie wird auch in
den nubischen Texten vom glorreichen Kreuz, in denen es eine Apotheose er-
langt, bestitigt.'** Die theologia crucis ist im christlichen Orient zwischen Ar-
menien und Athiopien ikonisch besonders ausgepragt.'?®

Dieses apokalyptische Verstindnis, das die nubische Mentalitit prigte, hat
sich wahrscheinlich noch durch die islamischen Bedrohungen verstirkt. Das
1af8t an eine Analogie zu den Beatus-Apokalypsen im maurischen Spanien den-
ken'?¢, obwohl die Ikonographie des Drachentoters im Niltal eine lange Tradi-
tion im Horuskampf mit Seth hatte'?” und zugleich zu den sehr verbreiteten
ikonographischen Motiven — die wahrscheinlich nicht nur auf den Physiologus
(11) zurtckzufithren sind — sowohl im Morgen- als auch im Abendland
(Abb.23) gehorte.!?8

122 Scholz, Bemerkungen [A. 73], Abb.62; s. auch Roderick Grierson (Hg.), African Zion. The
sacred art of Ethiopia, New Haven — London 1993, Cat. 87; S.187f.

123 Dinkler, Beobachtungen [A. 33], 29f,; Grillmeier, Jesus der Christus [A. 47], 292-295.

124 Ernst Zyhlarz, Grundziige der nubischen Grammatik im christlichen Frithmittelalter (Altnu-
bisch), Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes XVIII/1, Leipzig 1928 (Repr. Kraus
1966), 155-169.

125 Nicht nur in Nubien wurden neben den Kreuzdarstellungen auch Hand- und Pektoralkreuze
gefunden (Zbigniew Ratyriski, Hand and pectoral crosses from Faras, Nubia christiana 1
(1982) 223-282) Sie weisen Verbindungen sowohl nach Norden zu den koptischen Kreuzen in
Kellia (Marguerite Rassart-Debergh, Quelques croix kelliotes, Bibliotheca nubica 1 (1987) Fs.
C.D.G. Miiller, 373-386), in der Buchmalerei (Maria Cramer, Koptische Buchmalerei, Reck-
linghausen 1964, 401f.) als auch nach Siidost zu Athiopien (W. Korabiewicz, The Ethiopian
cross, Addis Ababa 1973; Eine Moore, Athiopische Kreuze, in: Ausstellungskatalog Religidse
Kunst Athiopiens, Stuttgart 1973, 66-90 + Katalogabb. 35-81) auf. Auch in anderen Riumen
des christlichen Orients hat das Kreuz einen besonderen Stellenwert (so in Armenien, s.z.B.
Jean-Michel Thierry (Dokumentation Patrick Donabédian), Armenische Kunst, Freiburg im
Br. 1988, Abb.362-374, s. Reg.), was fiir cin gemeinsames Verstindnis dieses Zeichens spricht.

126 Beispiclhaft John Williams (8 Barbara A. Shailor), Beatus-Apokalypse der Pierpont Morgan
Library, Stuttgart-Ziirich 1991; s. auch Peter K. Klein, Beatus-Kodex Vitr. 14-1 der Biblioteca
Nacional zu Madrid, Studien zur Beatus-Illustration und der spanischen Buchmalerei des
10. Jh., Hildesheim-New York 1976.

127 Josef Strzygowski, Der koptische Reiterheilige mit Horus als Reiter, der mit dem Speer das
Krokodil tétet, Zeitschrift fiir Agyptische Sprache 40 (1903) 491f.; Scholz, Remarques sur
Iiconographie du cavalier chez les coptes, Le monde Copte, 1990, N° 18, 19-26.

128 Peter Paulsen, Drachenkimpfer, Léwenritter und die Heinrichsage. Eine Studie iiber die Kir-
chentiir von Valthjofsstad auf Island, Kéln-Graz 1966, 59f., 115f. Zum Physiologus s. die
Ubertragung und Erlduterung von Otto Seel, Der Physiologus, Ziirich 1960, 12, 77f.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 227

i N

e Teews

Abb. 22: Trinitit aus Faras; sie visualisiert durch drei Bildnisse des kiinftigen und geoffenbarten

Christus (Spuren der Inschrift 6 [dv] sind im rechten Kreuznimbus noch sichtbar), dessen Bedeu-

tung durch die drei Kreuztheophanien (im unteren Teil der in das 11. Jh. datierten Komposition)
verstarkt wird, heute im NM Khartoum [Mich./Kath. 84£.].



228 Scholz

Die ikonographischen Quellen der Apokalypsenbilder auf der iberischen
Halbinsel, deren geistig verwandte Darstellungen bis Irland reichen'??, diirfen
angesichts der nachgewiesenen historischen Kontakte zwischen den Christen-
heiten am Rande Europas und Nordostafrikas nicht aufler acht gelassen werden.
Sie bediirfen jedoch weiterer Untersuchungen!*°.

Das nubische Christentum mit seiner Frommigkeit und seinen religiésen
Brauchen, dem Monastizismus und den Herrschaftsstrukturen, spiegelt sich wi-
der und offenbart sich im Lichte seiner Wandmalereien. Sie sind eine von vielen
programmatischen Manifestationen von Glauben und Lehre — deren Sitz im
Leben stark mit lokalen Traditionen verwachsen war.!*! Sie entstanden fern iko-
noklastischer Auseinandersetzungen auf dem Boden einer eigenen, nicht melki-
tischen Christologie. Bilder von Engeln, Christus und Maria, Bischéfen und
Kénigen, aber auch ein erkennbares Bildprogramm, das in die architektonische
Struktur (Abb.24) eingebettet ist'*2, sind seine nicht zu tibersehenden Charak-
teristika. Heilige Ereignisse, Christi Wundertaten, Apostel und die von Christus

beschiitzte Herrschergestalt (Abb. 11) zeugen von der Kontinuitit eines sakra-

len Konigtums'?; sie sind zugleich ikonische Manifestationen einer religiés ge-

pragten Mentalitit, die eine Kultur bestimmte, die sich bis ins 16. Jh. als eine
christliche zu behaupten versucht hat. Wie Christus den Blinden am Teich vom
Siloam (Mt. 9: 27-31; 20: 29-34, Mk. 10: 46-52; Lk. 18: 35-43, Joh.9: 1-34) sehend

129 Paulsen, Drachenkimpfer [A. 128], 49ff.; Scholz, Christlicher Orient und Irland, Bibliotheca
nubica 1 (1987), Fs. C.D. G. Miiller, 387-444, besonders 412 ff. (und dort zitierte Literatur).

130 Die Untersuchungen der skandinavischen Schule — die m. E. in Anlehnung an J. Strzygowski
(Hg., Der Norden in der bildenden Kunst Westeuropas, Wien 19292) entstanden sind — beson-
ders W. Holmqvist, Kunstprobleme der Merowingerzeit, Stockholm 1939; Aberg, The occident
and the orientin the art of the seventh century, 3 Binde, Stockholm 1943-1947. Thre Fortsetzung,
heuteleiderin Form von Einzeldisziplinen, scheintsich in der Erforschung des Keltentums, aber
auch der Zeit der Vélkerwanderung widerzuspiegeln (zusammenfassend mit weiterfithrenden
Literaturangaben Herwig Wolfram, Das Reich und die Germanen, Berlin 1990).

131 Der weitverbreitete Monastizismus (Piotr Jeuté, Monasteries in Nubia — an open issue, Nu-
B1ca I1I/1 (1989-1993)59-97; Stefan Jakobielski, Monastery of the Holy Trinity at Old Don-
gola—a short archaeological report, in The Spirituality of ancient monasticism, Acts of the In-
tern. Colloquium Cracow-Tyniec, 1994, 35-45), die Volksfrémmigkeit (C. Detlef G. Miiller,
Grundziige der Frémmigkeit in der nubischen Kirche, in: Chantilly 1975, 209-224) und der
mit ihr verbundene Hang zu Magie und Aberglauben (s. oben A. 120) bedingten auch die spe-
zifisch nubischen Strukturen. S. auch Bogdan Zurawski, The monastery on Kom H in Old
Dongola. The monks’ graves. A preliminary report, Nusica et Ernrorica IV-V (1994-1995)
1999, 201-253, besonders 248 ff.

132 Richtigist, dafl Wiodzimierz Godlewski in seinen Beitrigen (s. oben A. 61) die Architektur ge-
meinsam mit den Malereien zu behandeln sucht, obwohl er es im Gegensatz zu S. Jakobielski
(Remarques [A. 61], 148{.) bzw. Karel Innemée (A handlist of Nubian wall-paintings, Leiden
1994, betreffend Kirche in Abdallah-n-Irqi) nicht fiir erforderlich hilt, die genaue Lage des je-
weiligen Bildes im Raum anzugeben, wodurch die ikonologische Konzeption des Raumes
nicht deutlich ausgedriickt wird.

133 Scholz, Kusch [A. 1], 136ff,; 5. auch Zurawski, Nubian and Ethiopian [A. 14], 1211.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 229

g uﬁ p\.fP!C’Ch‘T éi'.buﬁll fcam abualec btf“./ :
& conctlea b Lédonem sedraconan :

LY 5 "‘\‘,‘
2N

%

Abb. 23: Christus als Drachen- und Lowenbezwinger, moglicherweise im Sinne der Apk. 13:2,
Psalter um 830-40 (Wiirtt. LaBi, Bibl. 2° 23, Stuttgart)

Abb. 24: Modell der ausgegrabenen Kathedrale in Pachoras (Faras), NM Warschau



230 Scholz

werden lief§ (Abb.25), so mogen auch uns die Augen fiir eine richtige Sinndeu-
tung der nubischen Malerei geoffnet werden, damit ein neues Kapitel der christ-
lich-orientalischen Kunstgeschichte geschrieben werden kann.

Trotz anderslautender Tendenzen in der gegenwirtigen Geschichtsschrei-
bung tiber Nubien ist festzuhalten, daff sich der Untergang des nubischen Chri-
stentums nur sehr langsam vollzog (s.0. A. 4). Im Kataraktenniltal hielten sich
immer noch christlich regierte Inseln, so auch die Kénigliche Dotawo und
Kokka. De facto erfolgte die Ausrottung des autochthonen Christentums erst in
der Zeit der Mahadija (1881-1885). Diese Tatsachen scheinen Kirchenhistori-
kern immer noch nicht beachtenswert zu sein; so schreibt u.a. Wolfgang
Hage'**, daff der Islam in Nubien schon im 15. Jh. »vollstindig siegte«; auch sein
katholischer Kollege Jean Richard'*® setzt den Untergang des Christentums in
Nubien in das 14. Jh. an und sagt kaum etwas tiber die nubische Kirche aus. Da-
mit dringt sich die entscheidende Frage auf: wie lange Zeit benétigen neuge-
wonnene historische Dokumente, die durch archiologische Forschungen be-
kannt geworden sind, um zur Kenntnis genommen zu werden?

P.S. Die hier angegebenen Datierungen der abgebildeten Wandmalereien und
ihrer Fragmente — ohne sie in allen Fillen voll zu teilen - folgen den Angaben der
Ausgriber und den Erstveréffentlichungen.'*® Dabei werden die hier abgebild-
eten (Alt-)Dongola Wandmalereien in die Zeit zwischen dem 12. und 14. Jh. da-
tiert. Eine die Problematik behandelnde ikonologisch ausgerichtete und erwei-
terte Abhandlung »Das nubische Christentum und seine Wandmalereien« wird
in den (Alt-)Dongola Studien [A. 54] — in denen tibrigens auch hier nicht verof-
fentlichtes, z.T. erst nach 1997 bekannt gewordenes Bildmaterial zusammen-
gestellt und publiziert wird — erscheinen. An dieser Stelle mochte ich meinen
polnischen Kollegen, Hr. Dr. Stefan Jakobielski, fir die Aufnahmen und Hr.
Wojciech Chmiel fur die Umzeichnungen aus (Alt-)Dongola, die Sie mir zur
Verfiigung gestellt haben, herzlichst danken. Andere Aufnahmen stammen,
wenn nicht anders angegeben, von mir bzw. aus meinem Archiv.

134 Das Christentum im frithen MA, Géttingen 1993, 34.

135 Die Geschichte des Christentums, hg. v. Jean-Marie Mayeur u. a., Bd. VI: Die Zeit der Zerreiss-
proben (1274-1449), Freiburg 1. Br. 1991, 2371.

136 Angaben in [ ] beziehen sich auf die vollstindigen Erstveréffentlichungen der Faras-Beispiele,
It. den Nrn. in: (Michafowski, Kathedrale [A. 9]) und in (Michatowski, Katalog). Die bis dato
bekannten Wandmalereien aus (Alt-)Dongola sollen in den Dongola-Studien [A. 54] verdf-
fentlicht werden.



Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien 231

Abb. 25: Wundertat Christi; die Heilung des Blinden am Teich von Siloam, (Alt-)Dongola (in situ)



Mitteilungen

Zwei neue Zeitschriften fur das Gebiet des Christlichen Orients
| (Studi sull’ Oriente Cristiano und Christianskij Vostok)

Seit 1997 gibt die »Accademia Angelica Costantiniana di Lettere Arti e Scienze« in Rom die
Zeitschrift »Studi sull'Oriente Cristiano« heraus. Nach einem Doppelheft im ersten Jahr erscheinen
nun jihrlich zwei Hefte unter der Schriftleitung von Gaetano Passarelli. Im ersten Band erlauterte
der Rektor der Akademie, Carmelo Capizzi, ihr Programm: Sie soll inhaltlich nicht auf den
geographischen Bereich des Vorderen Orients beschrinkt sein, sondern ohne zeitliche und értliche
Begrenzung alles umfassen, was in kultureller und religiéser Hinsicht die Kirchen betrifft, die aus
der »Pars orientalis« des Romischen Reiches hervorgegangen sind, also aus den vier Patriarchaten
Alexandreia, Antiocheia, Konstantinopel und Jerusalem. Sie soll »wissenschaftlich« sein, aber
nicht »akademisch«.

Der inhaltliche Rahmen der bisher erschienenen drei Bande ist in der Tat sehr weit gespannt.
Eine Reihe von Beitrigen befafit sich mit dem »Christlichen Orient« im engeren Sinn: sie behandeln
den koptischen Schriftsteller Ibn al-‘Assal (D. Ceccarelli-Morolli), die liturgische Tradition Jerusa-
lems (G. Shurgaia), die religiésen Streitigkeiten in der armenischen Kirche des 14. Jh. (B. L.
Zekiyan), die byzantinische Armenienpolitik (M. van Esbroeck), das Martyrium des Abo von
Thilisi (G. Shurgaia), die alexandrinisch-dgyptische Liturgie (H. Brakmann), die Melkiten in
Amerika (G. D. Gallaro), die ekklesiologischen Erfahrungen der melkitischen Kirche (L. Laham),
die orientalische Bevélkerung unter den Kreuzfahrern (G. Ligato) oder Armenier im mittelalterli-
chen Genua (D. Taverna). Weitere Beitrige gehdren dem Bereich der Patrologie oder Byzantinistik
an, andere befassen sich mit den slawischen Kirchen. Erwihnt seien — um die Weite des Spektrums
zu zeigen — etwa die Aufsitze von G. Podskalsky tiber Theophylaktos von Achrida, von R. F.
Taft tiber die byzantinische Liturgie (»Byzantine Communion Psalmody«), von C. Capizzi tiber
das Unionskonzil von Bari (1098), von Johannes Irmscher Gber »Justinianforschung unter dem
Signum des Kalten Krieges«. Mehrfach geht es um die Beziehungen zwischen dem Osten und
Westen, etwas um die Ubernahme griechischer Kultur im Rom des 6. bis 9. Jh., um eine Legende
tber syrische Monche in Umbrien oder um Orientalen in Rom. Manchmal wird sogar der Rahmen
des Christentums tiiberschritten, wenn der Buddhismus oder der tiirkischen Bektaschi-
Derwischorden einbezogen ist. Die Zeitschrift ist also iiberaus vielseitig, interessant und lebendig.

Den Schluf bildet jeweils ein Bericht tiber die Titigkeiten der herausgebenden Akademie, die
1949 in Rom gegriindet wurde und in mehreren Landern wirkt. Sie bezeichnet sich als »istituzione
culturale a carattere internazionale« und steht unter dem Patronat des italienischen Staats- und
Ministerprisidenten. Weiter heifdt es: »Si propone di sviluppare e diffondere la cultura sul piano
artistico, scientifico, musicale, letterario e religioso. Per perseguire tale scopi si serve di tutte le
forme di attivita culturale compresa I'organizzazione di corsi, seminari, conferenze, congressi,
concorsi, concerti, esposizioni, pubblicazioni ecc.« Man muf§ der Akademie sehr dankbar sein,
dafl sie im Rahmen ihrer Aktivititen durch ihre Zeitschrift gerade die wissenschaftliche Beschifti-
gung mit den stlichen Kirchen so nachhalug fordert.



Mitteilungen 233

Nach einer Pause von einem dreiviertel Jahrhundet wurde kiirzlich die renommierte russische
Zeitschrift Christianskij Vostok (Xpucrnanckuit Boetok) wiederbelebt. In der zweiten Hilfte des
19. Jh. hatte in Ruflland - seit der Griindung der Fakultit der orientalischen Sprachen an der St.
Petersburger Universitit 1855 — ein Aufschwung der Orientalistik cingesetzt.' Erinnert sei an
bedeutende Gelehrte wie Viktor von Rosen (1849-1908), Paul Kokowzow (1861-1942), Nikolaj
Marr (1865-1934), Alexander Wassiljew (1867-1955), Wassilij Barthold (1869-1930) oder Ignatij
Kratschkowski (1883-1951). Barthold griindete 1912 die Zeitschrift Mir Islama (Welt des Islam),
die allerdings nur kurzlebig war. Gleichzeitig entstand mit Christianskij Vostok (Der christliche
Osten) das Gegenstiick fiir das Gebiet der christlich-orientalischen Studien.

Thre Viter waren der genannte Kaukasiologe Marr sowie zwei nicht minder bedeutende Forscher,
der Kirchenrechtler und Byzantinist Wladimir Beneschewitsch (187'4~1943»)3 und der Athiopist
Boris Turajew (1868-1920). In der Zeitschrift erschienen wichtige Arbeiten, verfaflit von den
Herausgebern selbst und von weiteren, vor allem in Petersburg wirkenden Gelehrten. Darunter
waren nicht wenige Armenier und Georgier, die den Charakter der Binde stark mitprigten.
Genannt seien nur Barthold, Kratschkowski, Michael Rostovtzeff, Nicolas Adontz, Garabet Ter
Mkrttschean, Levon Melikset-Bek, Ivane Dschawachischwili, Korneli Kekelidze (der vor dem
politischen Umbruch natiirlich seinem Titel »Erzpriester« fiihrte), Ekvtime Takaischwili, Akaki
Schanidze, David Tschubinov (Tschubinaschwili) und Simon Dschanaschia.

Band 1 kam 1912 in St. Petersburg heraus. Die drei Hefte des letzten, sechsten Bandes, der
eigentlich 1917 hitte vorliegen miissen, sind in einem lingeren Zeitraum erschienen; das Titelblatt
trigt das Datum 1922. Nach dem Sieg der Bolschewiken hatte die Zeitschrift keine Zukunft mehr.
Der siebte Band ist nicht mehr erschienen, war aber zumindest teilweise schon gedruckt. Aus
dem Besitz von Georg Graf stammt der Sonderdruck eines Aufsatzes von Kratschkowski mit
handschriftlicher Widmung des Verfassers in deutscher Sprache vom 10. 12. 1924. Nach dem
Titelblatt ist es ein Separatum: M3 Toma VII Xpucruanckoro Bocroka 1921=1924, Jleannrpan
1924. Laut Impressum begann der Satz (des Bandes?) 1918 und wurde im November 1924 abge-
schlossen. Kratschkowskis Aufsatz ist auf den 2. Mai 1919 datiert und behandelt ApaGckue
pyKomucH 3 codparus 'prropust 1V, narpuapxa antuoxuiickoro,! Wenn Graf ihn in Band 1
seiner »Geschichte der christlichen arabischen Literatur« (S. 149) mit der Bandzahl 7 zitiert,
handelt sich also nicht um ein Fehlzitat. In dem Sonderdruck liegt ein handschriftlicher Vermerk
von Alphonse Raes vom 17. 3. 1948 »Pour Mgr. Graf« mit folgenden Inhalt: »Dans les Izvestia
Kavkaz ... t. II, que vous avez en en mains, N. Marr dans la préface explique que cette revue
embrasse les mémes matieres que le Christ. Vostok maintenant disparu; ensuite, que les deux
articles de Kragkovskij (le premier est celui que vous interesse) sont imprimés dans ’ancienne
orthographe russe parce que ils éraient déja composés pour paraitre dans le volume VII de
Christianski Vostok. Ainsi s’explique le Separatdruck du VII vol. de Christ. Vostok que vous

1 Vgl etwa L]. Kratschkowki, Die russische Arabistik. Umrisse ithrer Entwicklung, Leipzig
1957 (Ubersetzung aus dem Russischen). Die wichtigsten russischen Arabisten behandelt auch
J. Fiick, Die arabischen Studien in Europa, Leipzig 1955.

2 Er war Byzantinist und gab die Geschichtswerke des Agapius von Manbig (1910-1915)
und des Yahya ibn Sa‘id in der Patrologia Orientalis heraus (1924, 1932), letzteres zusammen
mit Kratschkovski.

3 Vgl. Lludwig] Blurgmann], Hommage & Vladimir Nikolaevi¢ Benegevié, in: Rechtshi-
storisches Journal 7 (Frankfurt am Main 1988) 3-12 (S. 6-12: Lebenslauf Beneschewitschs von
1937).

4 Nebentitel: Ign. Krackovskij, Les manuscrits arabes de la colletionde Grégoire. IV,
patriarche d'Antioche.



234 Mitteilungen

possidez. Mais ainsi s’explique aussi que ce VII volume n’existe pas et n’a jamais existé.« In der
Tat erschienen — worauf auch die neuen Herausgeber hinweisen — in Band 2 (1917-1925 [1927])
der Ussectust Kaskasckoro Mcropnko-Apxeonornueckoro Mucruryra B Tuduince einige Auf-
sitze, die fiir den Christianskij Vostok geschrieben waren. Diese Zeitschrift erschien zuerst auch
in Petersburg (Petrograd) und dann in Thbilisi, wurde aber — wenn ich recht sehe — nach nur vier
Binden (1923-1927) im seit 1921 russisch besetzten Georgien ebenfalls eingestellt.

1999 erschien nun in St. Petersburg und Moskau erfreulicherweise der erste Band der »Zweiten
Serie« (in Klammern steht auch die Bandnummer 7), unter der Schirmherrschaft der Russischen
Akademie der Wissenschaften, wie seinerzeit die ersten Binde, und derjenigen der Staatlichen
Eremitage. Den Anfang bildet ein Vorwort des Redaktionskollegiums, in dem u. a. tiber die
Geschichte und das Programm der Zeitschrift berichtet wird.

Leitender Herausgeber der neuen Serie ist M. B. Piotrovski. Dem Herausgebergremium gehéren
u. a. V. A. Arutionova-Fidanian, S. B. Chernetsov, B. M. Lurié, I. P. Medvedev (stellvertretender
leitender Herausgeber), A. V. Muraviev (verantwortlicher Sekretir) und Mz. Schanidze an. Aufier-
dem gibt es ein hochansehnliches internationales Beratergremium; um nur einige Mitglieder aus
dem niheren Bereich des Christlichen Orients zu nennen: Zaza Alexidze (Thilisi), Sev Arewschatian
(Erevan), Sebastian Brock (Oxford), Michel van Esbroeck (Miinchen), Nina Garsoian (New
York), Manfred Kropp (z. Zt. Beirut), Paruir Muradian (Erevan), Tito Orlandi und Robert F.
Taft (beide Rom), Robert W. Thomson (Oxford), Ugo Zanetti (Brissel).

Auch der Inhalt des ersten, umfangreichen Bandes (513 Seiten) ist international ausgerichtet.
Rund zwei Fiinftel des Raumes nehmen englisch und franzosisch verfafite Beitrige cin; der einzige
Aufsatz in deutscher Sprache stammt von einem Japaner. Die tibrigen sind russisch geschrieben.
Es gibt folgende Rubriken: Aufsitze, Mitteilungen und Berichte, »Aus der Geschichte der Wissen-
schaft«, Besprechungen und bibliographische Anmerkungen. Nach dem ersten Band zu urteilen
spielt die Kaukasistik wieder eine grofie Rolle. Nach Auskunft des Sekretirs Alexei Muraviev soll
die Zeitschrift XB (= Xpuernanckuit Bocrok) abgekiirzt werden. Mit der ausgezeichneten druck-
technischen Qualitdt der ersten Serie kann der neue Band noch nicht ganz mithalten, aber das lafit
sich gewifl verbessern. Jedenfalls besteht schon jetzt aller Anlafi, den Initiatoren fir thr Engagement
zu danken.

In den friheren sechs Banden sind gelegentlich unter der Rubrik »Bibliographie« Berichte
tber Neuerscheinungen veroffentlicht worden, so von Kratschkowski tiber Christlich-Arabisches
und von Schanidze tber Publikationen in Georgien. Die Zeitschrift war insoweit also auch Binde-
glied zwischen den Vertretern der Wissenschaft vom Christlichen Orient im Russischen Reich
und im Westen. Es wire zu wiinschen, wenn sie in Zukunft diese Funktion wieder ibernehmen
kénnte. Es ist bei uns noch immer schwierig, von Biichern und Zeitschriften aus dem Bereich der
fritheren Sowjetunion tiberhaupt nur etwas zu erfahren, geschweige denn, sie zu erwerben.

Hoffentlich kénnen viele Bibliotheken trotz der allenthalben herrschenden Geldknappheit die
beiden Zeitschriften abonnieren. Schade, dafl der jetzige Preis nicht mehr derjenige des alten
Christianskij Vostok ist: Dessen dreimal im Jahr erschienene Hefte waren damals laut Umschlag
fir 1 Rubel 35 Kopeken oder 3 Mark zu haben. Das Abonnement fiir den Jahresband kostet nun
120 DM. Die »Studi sull’Oriente Cristiano« kénnen fiir 50 Dollar jihrlich subskribiert werden.
Die beiden neuen Zeitschriften beweisen ein erfreulich starkes Interesse an der Wissenschaft
vom Christlichen Orient als einheitlichem Gebiet. Insoweit vertritt insbesondere das russische



Mitteilungen 285

Fachorgan das gleiche Programm wie unser »Oriens Christianus«. Auf der anderen Seite habe ich
ein wenig Sorge, ob auf die Dauer gentigend qualifizierte Beitrige zur Verfligung stehen, um
diese und die nicht wenigen anderen einschligigen Zeitschriften (einschliefflich derjenigen, die
sich einem einzelnen Gebiet, wie der Syrologie, Armenologie usw., widmen) zu fiillen und dabei
das wiinschenswerte wissenschaftliche Niveau zu halten. Hoffentlich finden sich gentigend Arbeiter
fir alle diese Weinberge!

Hubert Kaufhold

»QOriens Christianus« im Internet

Die Zeitschrift Oriens Christianus hat nun auch eine eigene Homepage. Die URL lautet
http://www.oriens-christianus.de. Von dieser Homepage gelangt man auf die verschiedenen Web-
seiten. Zur Zeit sind dort die Erginzungen des Gesamtregisters fir die Binde 71 (1987) bis 83
(1999), eine Gedenkseite fiir den verstorbenen langjihrigen Herausgeber der Zeitschrift Prof. Dr.
Julius Affalg sowie eine Seite mit Informationen zu der herausgebenden Gérres-Gesellschaft mit
dem Programm der Sektion fiir die Kunde des christlichen Orients auf der nichsten Generalver-
sammlung zu finden. Dies ist erst der Anfang, denn weitere Websciten sollen folgen. Es ist auch
an die Moglichkeit gedacht, per Internet zu den Beitrigen in Oriens Christianus Stellung zu
nehmen. Nicht vorgesehen ist, die Zeitschrift selbst in elektronischer Form zu publizieren. Die
Webseiten sollen sie erginzen und die Moglichkeiten der Kommunikation nutzen. Sie werden
von Hubert Kaufhold und Harald Suermann aufgebaut. Besuchen Sie doch einmal unsere Homepage
und geben uns eine Rickmeldung!

Dariiber hinaus soll eine weitere Homepage als Portal fiir den Christlichen Orient im deutsch-
sprachigen Raum aufgebaut werden. Die URL lautet: http://www.christlicher-orient.de. Ziel des
Portals ist es, die Moglichkeiten des Internets fiir die wissenschaftliche Arbeit im Fach Christlicher
Orient, fir die Kommunikation unter den Wissenschaftlern und mit anderen Berufsgruppen und
fiir die Offentlichkeitsarbeit des Faches zu nutzen. Um diesem Ziel niher zu kommen, werden
Linksammlungen auf wichtige Quellen im Internet sowie Institutionen verweisen. Eine Datenbank
soll Personen enthalten, die sich kompetent mit dem christlichen Orient, sei es in der Wissenschaft,
sei es in der Presse oder sonstigen Bereichen, befafit haben und die als »Resource Persons« zur
Verfugung stehen. Eine Datenbank mit Veranstaltungen zum Christlichen Orient (Symposien,
Ausstellungen, Vortrige usw.) soll ebenso eingerichtet werden. Beitrige zu den verschiedenen
Themen sollen kompetent Auskunft geben und ein grofere Interesse an dem Fach in der Offent-
lichkeit wecken. Der Initiator dieses Portals Harald Suermann erhofft sich, hiermit ein Beitrag
zur Konsolidierung und Zukunftssicherung des Faches zu leisten. Dies kann aber nur dann
realisiert werden, wenn moglichst viele sich an diesem Projekt sowohl inhaltlich als auch technisch
beteiligen. Alle sind recht herzlich eingeladen, an diesem Projekt mit Ideen und Beitrigen mitzu-
arbeiten, damit es wirklich zu einem Gemeinschaftsprojekt wird.

Harald Suermann

(it



(v

236 Mitteilungen

VIIIL. Symposium Syriacum in Sydney (2000)

Vom 26. Juni bis 1. Juli 2000 fand in Sydney das VIIL Internationale Symposium Syriacum (6th
International Congress for Syriac Studies) statt, daran anschlieflend vom 2. bis 5. Juli 2000 das
VL. Internationale christlich-arabische Symposium (6th International Congress on Christian Arabic
Studies). Die im September in Sydney beginnenden XXVIIL Olympischen Spiele diktierten diesen
ungewdhnlich frithen Termin beider Tagungen, was manchem die Teilnahme unméglich machte.
Eingeladen hatte Rifaat Y. Ebied vom Department of Semitic Studies der University of Sydney,
dessen Gastfreundschaft beide Tagungen zu einem nicht nur wissenschaftlichen Erlebnis machte.
Wer die weite Reise auf sich genommen hatte, bekam dafiir ein eindruckvolles Programm geboten!
Etwa einhundert Teilnehmer waren zum syrischen Symposium gekommen, von denen etliche
auch die christlich-arabische Tagung mitmachten. Traditionell hoch war der Anteil der libanesischen
und indischen Gelehrten. Aus Australien/Neuseeland waren ca. zwanzig Teilnehmer anwesend,
die aus europiisch-verengter Perspektive in dieser Anzahl nicht immer wahrgenommen werden.
Erstmals nahm auch eine Gruppe mandaischer Glaubiger Teil, deren weifligewandeter Rabbi
Tarmida Hathem Saed tiber Christian and Mandean Perspectives on Baptism sprach.

Ein Empfang seitens der University of Sydney in der Great Hall mit Begriifung durch den
Veranstalter R. Y. Ebied und den Rektor eréffneten das Symposium. Die Vortrige fanden im
Mereweather Building statt, wegen der groflen Zahl der Sprecher parallel in zwei getrennten
Riumlichkeiten. Dem Symposium war kein Generalthema vorgegeben, thematisch verwandte
Vortrige wurden aber zusammengestellt, so daft die jeweiligen Vortragsintervalle in der Regel
unter einem Leitthema standen, z. B. Themen aus den Schriften Ephraems, (Anti-) Manichdismus,
Themen der syrischen Liturgie, syrische Bibeliibersetzungen. Wegen ihrer allgemeineren Bedeutung
seien hier zwei Vortrige herausgehoben George A. Kiraz gab einen Progress Report on the
Encyclopedic Dicitionary of the Syriac Heritage (EDSH). Dieses erste Nachschlagewerk speziell
zur syrischen Christenheit und Kultur wird spitestens zum nichsten Symposium (d. h. 2004)
vorliegen, es soll als ein- oder zweibindiges Werk ca. 3000 Artikel enthalten, dazu Bilder und
Karten. Das Herausgeberteam (Brock, Coakley, Kiraz, Kitchen, van Rompay, Witakowski) hat
zahlreiche Gelehrte zur Mitarbeit eingeladen, die Hilfte der Artikel ist bereits eingegangen. Ferner
hat Abdul-Massih Saadi tber die Mikrofilmsammlung syrischer Manuskripte von A. V66bus
(1 1988) berichtet: Syriac Manuscripts Treasures in the Collection of the Lutheran School of
Theology at Chicago, their Content and Significance. Hier wurde den Zuhorern in Wort und Bild
lebhaft vorgefiihrt, welche Kostbarkeiten diese Sammlung enthilt und welche (vor allem technische)
Schwierigkeiten die Aufarbeitung des Materials bereitet hat. Der Vortrag schlof mit der erfreulichen
Ankindigung, dafl noch in diesem Jahr (2000) ein Katalog der Sammlung erscheinen soll.

Eine besondere Note erhielt das Symposium durch die (fast tigliche) intensive Begegnung mit
der Mardutho suryoito, dem geistlichen und kulturellen Erbe der syrischen Christenheit in Au-
stralien, die allen Teilnehmern den Gegenwartsbezug christlich-orientalischer Forschung ein-
driicklich vor Augen fiihrte. Die Herzlichkeit und Grof8ziigigkeit, mit der das komplette Symposium
von den verschiedenen christlich-orientalischen Denominationen (der Syrisch- und der Koptisch-
Orthodoxen Kirche, der Apostolisch-Katholischen Kirche des Ostens und dem Maronitischen St.
Charbel’s Monastery) empfangen, bewirtet und beschenkt wurde, hat alle Teilnehmer tief beein-
druckt. Eine weitere Bereicherung erhielt das Symposium durch einen Empfang bei The Ancient
History Documentation Centre and the Manichaean Documentation Centre der Macquarie Uni-
versity. Prof. Sam Lieu hielt dort einen Lichtbildvortrag tiber Nestorian angels and Syro-Turkish
Inscriptions from the south China Coast. Der Abend im Opera House und die gesellige Hafen-
rundfahrt (Sydney Harbour Lunch Cruise) waren zwei weitere Hohepunkte.



Mitteilungen 23%

Fiir die Tagung 2004 hatten sich Halle-Wittenberg, Bamberg und Kaslik (Libanon) beworben,
mit deutlicher Mehrheit wurde der libanesische Tagungsort gewihlt. Es wurden auch zwei organi-
satorische Neuerungen beschlossen George A. Kiraz wird dem Symposium eine eigene Homepage
im Internet erstellen (http//syrcom.cua.edu/SymposiumSyriacum/), die jedem Interessierten Aus-
kunft iiber alle Fragen geben wird, die mit dem (ndchsten) Symposium zusammenhingen. Ferner
wurde ein Exekutivkomitee fiir die Zeit zwischen den Symposien (Interim Executive Commuittee)
gebildet, deren Mitglieder in den jeweiligen Kontinenten bzw. Lindern als Kontaktpersonen fiir
alle Symposiumsangelegenheiten (besonders fiir Anderungen der Anschrift, e-mail-Adresse etc.)
fungieren. Die Mitglieder sind Brock, Coakley, Drijvers, Ebied, Harrak, Hunter, Khalifé-Hachem,
Kiraz, Klein, Teule, Tekeparampil.

Dieses Symposium ist (nicht zuletzt wegen seines attraktiven Rahmenprogrammes) erfolgreich
und anregend gewesen, es hat Kommunikation erméglicht, Kooperation in die Wege geleitet und
den europiischen Teilnehmern zu einer sicherlich angenehmen Horizonterweiterung verholfen.
R. Y. Ebied sei fiir sein grofies persénliches Engagement herzlich gedankt, in diesem Format
braucht das Internationale Syrische Symposium sicherlich keine Konkurrenz nationaler Syposien
zu furchten.

Andreas Juckel



Naghrufe

Johannes Diising

Nach mehrmonatiger schwerer Krankheit verstarb am 17. 1. 2000 in Miinster
Prilat lic. rerum eccl. orient. Johannes Alois Diising. Er wurde am 31. 10.
1914 in Gelsenkirchen-Horst geboren. 1935 begann er mit dem Theologiestu-
dium in Munster. Unter seinen dortigen Lehrern hob er Adolf Riicker (1880-
1948) hervor, der als Professor fiir Kunde des christlichen Orients, Alte Kir-
chengeschichte und Patrologie sowie Mitherausgeber dieser Zeitschrift auch
ostkirchliche Themen ansprach. Wihrend der beiden Freisemester 1936/37
studierte Diising in Minchen. Hier wird sein Interesse fiir die Ostkirchen
greifbarer. Er gehorte dem »Bukowinakreis« im Bund Neudeutschland an,
der den Volksdeutschen religios und kulturell helfen wollte, und reiste 1936
zu diesem Zweck fir fiinf Wochen in die Bukowina. Der Kirchenhistoriker
Erwin Iserloh, ein Kommilitone Diisings, merkt in einem Beitrag zu seinem
70. Geburtstag dazu an: »Uber die volksdeutsche Arbeit ... waren sie [die
beteiligten Theologen] mit der Ostkirche in Beriihrung gekommen.« (»Hirsch-
berg«. Monatsschrift des Bundes Neudeutschland, 1984, 509). Im nichsten
Jahr folgte eine Reise durch ganz Ruminien. Beeinflufit wurde Diising auch
vom damaligen Prior und spiteren Abt von Niederaltaich Emmanuel Heufelder,
der sein Kloster zu einer 6kumenischen Begegnungsstitte mit einer Gruppe
von Ménchen, die nach ostkirchlicher Tradition leben, machte. Heufelder
nahm ihn und andere Studenten ab 1936 mehrfach im Kloster als Giste auf.
Auflerdem hatte der Verstorbene Verbindung zum St.-Andreas-Kolleg in Miin-
chen, das P. Chrysostomus Baur OSB im Auftrag der Catholica Unio leitete.
Wie wichtig dem Verstorbenen schon damals die Begegnung mit den Ostkirchen
war, zeigt die Auflerung Iserlohs: »Alois Diising wurde nach seinen Studiense-
mestern in Miinster die treibende Kraft zu Ostkirchlichen Studientagungen,
die wir Theologiestudenten von Miinster in Verbindung mit der Benediktiner-
abtei Gerleve abhielten.«. 1938 besuchte er auch das ostkirchlich ausgerichtete
Benediktinerkloster Amay sur Meuse (heute Chevetogne).

Es gibt aber noch eine ganz andere Seite des stud. theol. Diising, die man,
wenn man ihn nur als ehrwiirdigen alten Herrn mit langem weiflen Bart
gekannt hat, gar nicht vermuten wiirde. Seinem Rundschreiben an Freunde
und Bekannte zu Weihnachten 1998 war ein Zeitungsausschnitt einkopiert.
Darin ist eine Miinchner Studenten-Fuflballmannschaft abgebildet, die 1937
Deutscher Hochschul-Fufballmeister geworden war. Unter dem Photo steht,
dafl »der neue Deutsche Meister ... in Gefiler, Diising und Wiesent die treiben-



Nachrufe 239

den Krifte hatte. ... Nach der Pause erhohte der rechte Liufer Diising mit
Bombenschufl auf 2:0 ...«. Diising hatte den Zeitungsausschnitt zufillig in
seinem Vaterhaus wiedergefunden und bemerkte zu dem Bild: »Weil es mir
selbst soviel Freude macht, will ich es Euch nicht vorenthalten!«. Auch spiter
war er noch — wie seine vielen Reisen zeigen — voller Energie. Bei aller Fried-
fertigkeit und Sanftmut konnte ihn auch ein heiliger Zorn ergreifen, etwa
wenn er auf konfessionelle Enge stiefs.

Am 19. 3. 1941 wurde er in Minster zum Priester geweiht. Von 1941-44
war er Sanititssoldat in Ruflland. 1944 geriet er in Kriegsgefangenschaft, die
er am Schwarzen Meer verbringen mufite. Erst am letzten Tag des Jahres 1949
konnte er heimkehren. Die Zeit als Soldat und Kriegsgefangener brachte ihn
der russischen Kirche noch niher. Mit vielen Kameraden aus der Gefangenschaft
hielt er durch Rundbriefe, die er z. T. auch anderen Bekannten schickte, und
durch regelmaflige Treffen weiter engen Kontakt.

1950 trat er als priesterlicher Novize in das Kloster Niederaltaich ein. Er
verlief} es nach dem Noviziatsjahr zwar wieder, war ithm aber als Oblate eng
verbunden. Vielleicht riihrt es daher, daff er sich als »Pater« Diising bezeichnete,
was er — streng genommen — nicht war. 1952 wurde er in seinem Bistum
Miinster Rektor an der Landfrauenschule in Geldern und 1953 Kaplan in
Diilmen sowie Religionslehrer am Gymnasium.

1955 stellte ihn sein Bischof fiir zwei Jahre zum Studium am Collegium
Russicum in Rom frei. Als romische Lehrer hob er besonders die Liturgiewis-
senschaftler Alphonse Raes und Jean Michel Hanssens hervor. 1957 erwarb er
dort das Lizentiat fiir Ostkirchenkunde.

1957 {ibernahm er die Seelsorge fiir die katholischen Deutschen in Jerusalem
und im Vorderen Orient, zunichst fiir zwei Jahre, aber es wurde seine Le-
bensaufgabe. 1990 trat er als Pfarrer offiziell in den Ruhestand.

Neben seiner Seelsorgstitigkeit, die auch die vielen deutschen Jerusalempilger
mit einschloff, unterhielt er in der Heiligen Stadt freundschaftliche Beziehungen
zu den verschiedenen orientalischen Christen, zu Protestanten, Juden und
Muslimen. Wegen seiner Aufgeschlossenheit allen gegeniiber und seiner ver-
sohnlichen Einstellung war er iiberall hoch geachtet. Daneben reiste er immer
wieder zu orthodoxen Kirchen in vielen Lindern und nahm an zahlreichen
Tagungen zu ostkirchlichen Themen teil. Hohepunkte seines Lebens waren
fiir ihn die Begegnung zwischen Papst Paul II. und dem Patriarchen von
Konstantinopel Athenagoras 1964 in Jerusalem sowie die Aufhebung der ge-
genseitigen Verurteilungen in Rom und Konstantinopel 1965. In seinen Rund-
briefen kam er immer wieder darauf zuriick. Die Verschlechterung des 6kume-
nischen Klimas nach dem Fall des Eisernen Vorhangs betriibte ihn sehr, nicht
minder die politische Lage in Heiligen Land.



240 Nachrufe

Als in Niederaltaich der Abt-Emmanuel-Heufelder-Preis gestiftet wurde,
war Diising 1992 - zusammen mit dem Genfer griechisch-orthodoxen Metro-
politen Damaskinos - der erste Preistriger, »in Wiirdigung seiner hervorragen-
den Bemiihungen um Verstindigung und Anniherung zwischen der katholi-
schen Kirche und den orthodoxen und altorientalischen Kirchen.

Eine weitere verdiente Ehrung war die Ernennung zum papstlicher Ehren-
pralaten im Frithjahr 1999, die er in aller Bescheidenheit, aber doch freudig
entgegennahm.

Der Verstorbene, der lange Jahre als »Kustos« die Bibliothek des Instituts
der Gorres-Gesellschaft in Jerusalem betreute, nahm — soweit es ihm méglich
war — an den jihrlichen Generalversammlungen der Gesellschaft teil. Er be-
suchte nicht nur die Veranstaltungen der Sektion fiir die Kunde des Christlichen
Orients, sondern hielt auch dreimal Vortrige, mit denen er den Zuhérern in
bewegender Weise Geist und Liturgie der Ostkirchen nahezubringen suchte.
Die Teilnahme an der letzten Generalversammlung vor seinem Tod in Potsdam
im Oktober 1998 muflte er absagen, rief mich als Vorsitzenden der Sektion
aber kurz danach aus dem Krankenhaus an und erkundigte sich nach dem
Verlauf. Was er iiber seine Krebserkrankung berichtete, war beunruhigend,
aber er hatte noch vor, in sein geliebtes Jerusalem zuriickzukehren. Die Krank-
heit vereitelte diesen Plan.

Einem seiner letzten Rundschreiben war eine Luftaufnahme vom Olberg
beigefiigt, und in seiner Beschreibung wies er hin auf den »grofien Garten der
Weiflen Viter mit dem kleinen Friedhof, auf dem seit vielen Jahren genau
unter einem groffen Olivenbaum auch eine Grabstitte fiir mich reserviert ist.«
Die Umstinde seines Todes brachten es mit sich, daf§ er nicht dort, sondern in
Miinster zur letzten Ruhe gebettet wurde.

Das Vertfassen von gelehrten Abhandlungen war nicht Diisings Sache. Er
wirkte durch sein glaubwiirdiges Beispiel, durch Gespriche und Vortrige,
durch Artikel tiber das 6kumenische Geschehen fiir Zeitungen oder Presse-
agenturen und auch durch die Rundbriefe, in denen er iiber seine Reisen und
Begegnungen und tiber ihm wichtig erscheinende Ereignisse berichtete, gleich-
zeitig aber auch stets den spirituellen Reichtum der Orthodoxie und ihrer
Liturgie, in der er ganz zuhause war, ausbreitete. Den Briefen waren immer
Bilder beigefiigt, und zu Ostern geweihte Olivenzweige. Sein Personenge-
dichtnis war enorm, Griifie an Angehérige, die er einmal getroffen hatte,
fehlten nie.

Zu seinem 70. und 80. Geburtstag sowie zu seinem 50jihrigen Priesterjubili-
um wurden Wiirdigungen in mehreren kirchlichen Zeitschriften verdffentlicht.
Nachrufe erschienen u. a. in »Der christliche Osten« 55 (2000) 74f. und »Das
Heilige Land« 132 (2000) 27-29.



Nachrufe 241

Auch wenn P. Diising kein Mann der Wissenschaft war, so hat er durch
sein Leben und Wirken mehr fiir das Verstindnis der Ostkirchen geleistet, als
mancher, der Biicher dariiber geschrieben hat. Deshalb sei seiner in Dankbarkeit

und Wehmut auch in einer wissenschaftlichen Zeitschrift gedacht.
Hubert Kaufhold

Joseph Habbi

Am 14. Oktober 2000 verunglickte Professor Dr. Joseph Habbi bei einem
Verkehrsunfall in Jordanien tédlich. Er war wegen des unseligen Embargos
gegen den Irak und des damit verbundenen Flugverbots mit einem Taxi unter-
wegs auf dem langen Weg von Bagdad nach Amman. Von dort aus wollte er
nach Rom fliegen, um seiner Lehrtitigkeit am Pipstlichen Orientalischen In-
stitut nachzugehen.

Der Verstorbene wurde am 23. Dezember 1938 in Mosul geboren. Er besuchte
zunachst das chalddische Seminar seiner Heimatstadt, wo P. Jean Maurice
Fiey OP zu seinen Lehrern zihlte, dann das Seminar der Propaganda in Rom.
1961 wurde er zum Priester geweiht. Anschlieflend setzte er seine Studien an
der Lateran-Universitit in Rom fort und promovierte 1966 mit der Arbeit
»Mar Joseph Audo et le pouvoir patriarcal«. Nach seiner Riickkehr in den
Irak war er in Mosul, Dehok und Bagdad in der Seelsorge titig. Auflerdem
versah er in den letzten Jahren verschiedene kirchliche Amter, so als Pa-
triarchalvikar fir kulturelle Angelegenheiten und als Prisident der theologisch-
philosophischen Fakultit in Bagdad.

Daneben widmete er sich in staunenswertem Umfang der Wissenschaft, vor
allem der Geschichte der syrischen Literatur und Kultur. Aus seiner Feder
stammen mehrere Biicher (u. a. der erste Band einer arabisch verfafiten Ge-
schichte der ostsyrischen Kirche, Bagdad 1989) und eine nicht mehr zu tber-
blickende Zahl von Beitragen in Zeitschriften und Sammelwerken. 1980, 1984
und 1991 veroffentlichte er auch im Oriens Christianus Aufsitze. Von Anfang
an, namlich seit 1973, war er Herausgeber der in Bagdad erscheinenden wis-
senschaftlichen Zeitschrift Bayn al-Nahrayn, auflerdem gehorte er dem Redak-
tionskomitee der Zeitschrift des chalddischen Patriarchats »Nagm al-Masriq«
an, die seit 1995 herauskommt. Er nahm weiterhin mafigeblichen Anteil an
der Arbeit der syrischen Abteilung der Irakischen Akademie der Wissenschaften
und an dem von der Akademie herausgegebenen Jahrbuch fir syrische Studien.
An der Vorbereitung verschiedener Kongresse im Irak war er ebenfalls beteiligt,
so dem »Ephrem-Hunayn Festival« 1974 oder einem Kongref! aus Anlafl des
25jahrigen Bestehens der Zeitschrift »Bayn al-Nahrayn«. Diese Aktivititen



242 Nachrufe

wurden durch die guten Beziehungen der chaldiischen Kirche zur irakischen
Regierung erleichtert, litten aber in den letzten Jahren unter den Folgen des
Embargos gegen sein Land. Das Embargo und die dadurch verursachte schlim-
me wirtschaftliche Lage des Irak verhinderten mehrfach seine Teilnahme an
wissenschaftlichen Kongressen im Westen. Auslandsreisen wurden ihm noch
durch seine Lehrtitigkeit am Pipstlichen Orientalischen Institut in Rom er-
méglicht, wo er seit etwa 15 Jahren »docente associato di diritto caldeo« in
der kanonistischen Fakultit war; deren Reihe »Kanonika«gab er mit heraus.
Auflerdem nahm er in den letzten Jahren an mehreren von der Wiener Stiftung
»Pro Oriente« veranstalteten 6kumenisch-theologischen Konsultationen teil.

Joseph Habbi war ein liebenswerter und trotz aller Riickschlige und Schwie-
rigkeiten immer frohlicher Mann, der schnell Kontakt zu seinen Mitmenschen
fand. Hervorzuheben ist auch seine Hilfsbereitschaft. Ich denke dankbar daran,
dafl er mir immer wieder im Irak erschienene Literatur und auch Handschrif-
tenphotos zukommen lief, soweit ihm das méglich war. Er sprach tibrigens
gut deutsch, wohl nicht zuletzt deshalb, weil er vor lingerer Zeit einmal fiir
ein paar Wochen Urlaubsvertreter in einer Miinchner Pfarrei war.

Durch seinen unzeitigen Tod verliert die chaldiische Kirche einen ihrer
bedeutendsten Wissenschaftler, einen unermiidlichen Forscher, Lehrer und
Organisator. Die Liicke, die er in der Wissenschaft vom Christlichen Orient
hinterlafit, wird sich kaum schlieffen lassen.

Hubert Kaufhold



Personalia

Zum Sommersemester 2000 wurde Privatdozent DR. PETER BRUNS, Bochum,
zum Ordinarius fir Kirchengeschichte mit dem Schwerpunkt Patrologie an
der katholisch-theologischen Fakultit der Universitit Bamberg ernannt.

DR. HERMAN G. B. TEULE, Direktor des Instituts fiir ostliches Christentum in
Nijmegen, Niederlande, wurde mit Wirkung vom 1. Oktober 2000 zum aufler-
planmifligem Universititsprofessor an der theologischen Fakultit der Univer-
sitit Nijmegen ernannt. Sein Lehrauftrag umfafit Geschichte und Gegenwart
der christlichen Gemeinschaften im Nahen Osten mit besonderer Beriicksich-
tigung der Situation in der Diaspora.

DR. J. VAN OORT, Privatdozent fiir Kirchengeschichte an der theologischen
Fakultit der Universitit Utrecht wurde mit Wirkung vom 1. Dezember 2000
zum auflerplanméfligem Universititsprofessor fiir Christentum und Gnosis
an der theologischen Fakultit der Universitit Nijmegen ernannt.

Die Katholisch-theologischen Fakultit der Karl-Franzens Universitit Graz
verlieh DR. DIETMAR W. WINKLER im Wintersemester 2000/01 die Lehrbefugnis
als Universititsdozent fiir »Patrologie, Dogmengeschichte und Okumenische
Theologie«. Der Titel seiner Habilitationsschrift lautet: »Ostsyrisches Chri-
stentum. Untersuchungen zu Christologie, Ekklesiologie und zu den 6kume-
nischen Beziehungen der Assyrischen Kirche des Ostens«. Als externer Uni-
versitits-Dozent wurde er ohne Dienstverhiltnis dem Institut fiir Okumenische
Theologie, Ostkirchliche Orthodoxie und Patrologie in Graz zugeordnet. Von
Januar bis Juli 2001 halt er sich als Fulbright-Scholar am Institute for Ecumenical
and Cultural Research an der St. John’s University Collegeville/Minnesota/USA
auf.

Im Wintersemester 1999/2000 promovierte Frau DOROTHEA WELTECKE mit
der Arbeit »Mor Michael der Grofle (1126-1199). Die Beschreibung der Zeiten«
an der Freien Universitit Berlin zum Dr. phil. Die Arbeit wurde von Professor
Dr. Kaspar Elm betreut.

Herr AXEL BAYER promovierte im Sommersemester 2000 an der Philosophi-
schen Fakultit der Universitit zu Koln bei Professor Dr. Odilo Engels mit
der Arbeit »Die Kirchenspaltung von 1054. Der Entstehungsprozef des Mor-
genlindischen Schismas« zum Dr. phil.



Besprechungen

L’évangile de Nicodeme ou Les Actes faits sous Ponce Pilate (recension latine
A), suivi de La lettre de Pilate a 'empereur Claude. Introduction et notes par
Rémi Gounelle et Zbigniew Izydorczyk. Traduction par Rémi Gounelle, a
partir d’un texte mis au point par Zbigniew Izydorczyk, Turnhout (Brepols)
1997 (= Apocryphes, collection de poche de 'TAELAC, Direction Alain Des-
reumaux, Enrico Norelli, vol. 9)

Der gemeinhin unter dem Namen Nikodemus-Evangelium bekannte Text stellt eines der einflufi-
reichsten neutestamentlichen Apokryphen dar, glaubte man doch hier iiber die Passio des Heilandes
cinen authentischen Text aus dem Archiv des romischen Prokurators Pontius Pilatus vor sich zu
haben. Generationen von Christen fanden darin eine sozusagen aktenmiflige Bestitigung der
Evangelien. Der Verlag Brepols hat hier als Taschenbuchausgabe eine vorziigliche Ubersetzung
mit ausfihrlicher Einleitung und Anmerkungen vorgelegt. Dem Gelehrten fehlt nur der lateinische
Urtext.

Der Band beginnt mit einigen Bemerkungen tiber die apokryphe Literatur und einem Vorwort.
Dem Leser wird klargemacht, dal von diesem auch Acta Pilati genannten Text mehr als 500
Versionen in den alten Sprachen existieren. Es wird jedoch nicht ein aus verschiedenen Fassungen
zusammengestellter Text geboten, sondern fir die frankophone Welt die erste moderne und
vollstindige Ubersetzung der iltesten und verbreitetsten Fassung, der Rezension A. Es folgt eine
ausfihrliche Einleitung von 103 Seiten, die den aufmerksamen Leser iiber alle Fragen und Probleme
unterrichtet. Wichtig ist, dafl das Werk deutlich nachkanonisch ist. Es geht in ithm nicht um die
kanonischen Ereignisse, sondern um ihre Erklirung. Nikodemus wird von dem Autor vorgescho-
ben, um seinen Ausfithrungen einen zeitgendssischen Anstrich zu geben und sie in die Nihe des
Kanons zu riicken. Zu Beginn des Mittelalters galt die Nikodemusautorschaft als wenig wahr-
scheinlich. Pontius Pilatus trat als der zuverlissigere Wissenstrager an seine Stelle. Der Text wird
zu einem objektiven auferchristlichen Bericht und in viele historische Werke aufgenommen. Er
ist auch in zahlreichen curopiischen Sprachen zuginglich. Erst die Reformation bringt das Werk
auf den Index (Léwen 1558, Trient 1564, Liittich 1569). Das Nikodemusevangelium hat indirekt
auch zu der Entwicklung der Lehre vom Purgatorium beigetragen. In der Homiletik wurde von
dem Nikodemusevangelium erheblicher Gebrauch gemacht. Fiir die Osterfeier und im Heiligenkult
der genannten Personen spiclte es seine Rolle. Ikonographisch wurde es besonders in Venedig
wichtig. Das Nikodemusevangelium wurde noch bis zum Ende des 19. Jahrhunderts fir die
Volksfrommigkeit gedruckt. Diese letzten Auslaufer bezeugen die Bedeutung dieses apokryphen
Textes und das Interesse, das man ithm immer entgegenbrachte.

Das Werk ist gut komponiert. Pontius Pilatus hilt Jesus von vornherein fiir unschuldig. Interes-
sant ist die Parallele zwischen Jesus und Joseph von Arimathia, der als neuer Jesus gilt. Ein
wichtiger und fiir den Erfolg des Werkes entscheidender Teil ist der Bericht von der Hollenfahrt
des Heilandes. Die These von der einstigen Selbstindigkeit der Erzihlung von der Héllenfahrt
wird abgelehnt. Das gesamte Werk ist homogen. Auch liegt hier keine manichiische Verwandrschaft
vor. Aus den wichtigen Heroen der Hollenfahrt — Leucius und Carinus - sind keine in eine



Besprechungen 245

derartige Richtung weisende Schliisse zu ziehen. Andererseits zeigt die Hollenfahrterzihlung
keine besondere Originalitit. Die dlteste Version ist in lateinischer Zunge abgefafit und stellt eine
wortliche Ubersetzung aus dem Griechischen dar, Das ist die Rezension A. Die Rezensionen B
und C bieten deutlich eigene Traditionen dar. Die Uberlieferungssituation bedingt es auch, dafl
die Datierung sehr schwierig ist. Die Verfasser stellen fest, daff die Kapitel 1-16 (einheitlich) vor
dem 5./6. Jahrhundert entstanden und die Kapitel 17-27 der lateinischen Rezension A wahrscheinlich
vor dem 8. Jahrhundert liegen. Weiter spielt die Frage des Osterdatums eine Rolle. Dogmatische
Tendenzen lassen sich kaum erheben. Doch soll der erste Teil (die Pilatusakten) in den ersten 3
Vierteln des 4. Jahrhunderts entstanden sein (Griechisch). Die Héllenfahrt (6. Jahrhundert?)
gehére jedoch zum lateinischen Bestand. Im 6. Jahrhundert empfand man nimlich das Fehlen der
Héllenfahrt negativ. Fiir die ersten 16 Kapitel ist an eine Antwort auf die antichristlichen Pilatusakten
unter Maximinus Daia (309-313) zu denken. Seit Gregor von Tours ist der Text offiziell.

Die Ubersetzung ist zu loben. In Verbindung mit der Einleitung lassen die Anmerkungen
keinen Wunsch offen und unterrichten den Leser zuverlissig. Die seltsamen Worte Jesu vom
Kreuz (p. 157) werden als ferner Anklang an Psalm 31 (30),6 nach Lukas 23,46 gedeutet. Joseph
von Arimathia ist wichtiger Zeuge der Auferstehung (pp. 176/77). Genannt sei noch das Licht in
der Holle, ihre Illumination; natiirlich durch den Heiland. Die Herausgeber vermuten méglicher-
weise ein Echo des Nicaeno-Constantinopolitanum von 381: Licht vom Licht, wahrer Gott vom
wahren Gott (p. 183'*). Die Ubersetzer verhehlen nicht Probleme der Ubersetzung: spiritalis
clamor (Beschreibung der Stimme?: p. 191'%),

Die Anhinge behandeln die verschiedenen Titel des Nikodemusevangeliums, die neue Nume-
rierung der Autoren (mit Konkordanz) und bieten die Ubersetzung des Wiener Palimpsestes mit
der iltesten, dem griechischen Text am nichsten stehenden lateinischen Ubersetzung der Kapitel
1-16. Bibliographie und Indices schlielen das Werk ab. Schwarz-weifi-Abbildungen der illumi-
nierten Seiten sind eine angenehme Zugabe. Damit ist den Autoren gelungen, eine gute franzosische
Ubersetzung vorzulegen, die durch die ausfiihrliche Einleitung und die zahlreichen Anmerkungen
von erheblicher Bedeutung fiir die zukiinftige Forschung ist.

C. Detlef G. Miiller

Actes de ’Apdtre Philippe. Introduction traduction et notes par Frédéric
Amsler, Frangois Bovon et Bertrand Bouvier, Turnhout (Brepols) 1996, 12 x
19, 318 Seiten (= Apocryphes. Collection de poche de TAELAC)

En marge des éditions scientifiques de la Série Apocryphes affiliée au Corpus Christianorum, une
série de poche donne pour un grand public les résultats des futures publications scientifiques. On
n'y cherchera évidemment aucune date d’un manuscrit utilisé. La breve histoire de la Recherche
se limite a 3 pages, 84-86. Sur I’Octogone d’Hiérapolis-Pamukkale, les auteurs ont I’honnéteté de
dire qu’aucun indice n’en permet Iattribution a Philippe, p. 79. Le commentaire se montre trés
sensible aux origines religicuses paiennes qui affleureraient dans le texte. Sur les Actes syriaques
de Philippe a Carthagéne, pas un mot n’est fourni. La définition des Actes se limite donc aux
textes grecs publiés au siecle dernier et partiellement complétés. On attendra ’édition elle-méme
pour se faire une meilleure idée de I’agencement des sources. On retiendra de cette vulgarisation
que ces Actes grecs sont «une documentation exceptionnelle sur les milieux encratites asiates»
(p. 80).

Michel van Esbroeck



246 Besprechungen

Christoph Burchard, Gesammelte Studien zu Joseph & Aseneth, berichtigt
und erganzt herausgegeben mit Unterstitzung von Carl Burfeind, Leiden-New
York-Koln (E. J. Brill) 1996, xxiii und 463 Seiten (= Studia in Veteris Testamenti
Pseudepigrapha, volumen tredecimum), $ 174,25

Mit diesem Band liegt ein Lebenswerk vor, in dem Christoph Burchard nach einer immer noch
nicht erreichten kritischen Ausgabe dieser apokryphen Geschichte gestrebt hat. Es ist besonders
angenchm, die sehr zahlreichen Versionen und Nebenarbeiten mit zu benutzen. Immerhin verfiigt
das Buch nicht nur iiber eine provisorische griechische Ausgabe (S. 163-209), sondern auch tiber
eine serbisch-kirchenslavische kritische Ausgabe, die auf 16 Handschriften basiert (S. 61-89), iiber
eine kritische Ausgabe der Kapitel 25-29 auf armenisch (S. 96-102) und einen Verweis auf die
Klassifizierung von 41 armenischen Handschriften (S. 139-159) und schliefflich tiber eine neugrie-
chische Fassung (S. 36-39). An verschiedenen Orten hat sich der Autor mit den zahlreichen
Problemen beschaftigt, die mit diesem schwer zu datierenden Text verbunden sind. Besondere
weitgehende Anspriiche liegen im letzten Titel vor, der zuerst 1987 in Aufstieg und Niedergang
der romischen Welt 11,20,1 gedruckt wurde: Der jiidische Asenethroman und seine Nachwirkung:
Von Egeria zu Anna Katharina Emmerick oder von Moses aus Aggel zu Karl Kerényi(S. 321-436).
Zuerst soll man bemerken, dafl die dort gegebene Bibliographie stark angewachsen ist. Nach der
Erwihnung der griechischen, syrischen, armenischen, lateinischen, ithiopischen, serbisch-
kirchenslavischen, neugriechischen und rumanischen Version folgt die Sekundarliteratur mit 350
Titeln (S. 441-459). Dieser Ergianzung schliefit sich auch die in der Einleitung verzeichnete Literatur
an (S. xix-xxiii). Dort bemerkt man, zwischen zahlreichen anderen Supplementen, das Buch von
Randall Chesnutt, From Death to Live. Conversion in Joseph and Aseneth, Sheffield 1995, und
die Artikel des Pierluigi Piovanelli in Les aventures des apocryphes en Ethiopie, in Apocrypha 4
(1997), 197-224. Indem der Autor die Nachwirkung der Geschichte Aseneth und Joseph systema-
tisch untersucht, stellt er zwischen die ersten Zeugnisse die Parallelen aus der Geschichte der
Eiréne, und bemerkt tatsichlich, dafl ich fiir diesen Text das 4. Jahrhundert in Anspruch nehme.
Meine Argumentation, die in Anm. 18, S. 336, aus dem Jahre 1968 stammt, habe ich seitdem
mehrmals vervollstindigt und begriindet, und es hat etwas mit dem literarischen Genre dieses
Apokryphon zu tun. Leider hatte ich keine Sonderdrucke von Le saint comme Symbole, in The
Byzantine Saint. University of Birmingham. Fourteenth Spring Symposium of Byzantine Studies,
ed. Sergei Hackel (Studies supplementary to Sobornost 5), Chester 1981, S. 128-140, besonders
S. 140. Dort zeige ich, wie die Legende der Eiréng, d. h. des konstantinischen Friedens gegeniiber
dem Heidentum, an den Limes vor dem sassanidischen Persien anstofit. Die fiinf Konige, die
Iréne foltern, liegen genau auf diesem Limes. Am Ende erscheint der Apostel Timothius, um
Iréné in ithrem Grab in Ephesus ruhen zu lassen. Das Datum der translatio der Reliquien des
Timothius in Konstantinopel ist wohlbekannt: 356. Erst dann war der Grab leer. Mit 361 unter
Julian dem Abtriinnigen ist die Geschichte der Eiréné bedeutungslos geworden: das Imperium
Romanum wurde selbst wieder heidnisch. Weiter ist die Gesamtbedeutung der parallelen Legenden
von Barbara und Christina nichts anderes als eine christliche Halacha, wodurch klar werden
sollte, dafl der Heide (Barbara) zum Christ (Christina) werden kann, ohne dafl er dafiir durch das
Judentum eine zusitzliche Bekehrung annechmen mufite. Diese Bedeutung wirft auf die Bekehrung
der Aseneth zum Judentum ein besonderes Licht. Es ist zuerst eine Halacha, die das Heiraten der
Juden in Agypten rechtfertigen sollte und dazu bewuft heidnische Vorstellungen und Symbole
verwendet. Aus dieser Perspektive gewinnt man ein relativ altes Entstehungsdatum, und eine
Erklarung der Beniitzung von Symbolen, die auch den griechischen Romanen angehéren. Vielleicht



Besprechungen 247

darf man speziell bemerken, daf die armenische Ubersetzung, die so reich iiberliefert ist, etwas
mit der Ubersetzung des Moses von Aggel zu haben miifite. In der frithen armenischen Geschichte
hatte Angegh-Tun, das Haus von Angegh (d. i. Nergal) eine wichtige Rolle gespielt. Doch die
auferst schwierige Uberlieferung des armenischen Textes, wie S. 99-102 zeigt, macht einen dirckten
Vergleich mit dem syrischen Text des Moses nicht leicht.

Man kann diese knappe Ubersiche iiber die reichen Studien, die hier vorliegen, nicht schlieffen,
ohne das Gleichgewicht zu unterstreichen, mit dem der Autor sich zu den zahlreichen Hypothesen
verhilt, die sich auch um verschollene Liturgien bemiihen. Die richtige Bewertung so verschiedener
Materialien ist iiberall nachweisbar. Keiner sollte sich weiter mit Joseph und Aseneth beschiftigen,
ohne das wertvolle Buch Burchards stindig auf dem Tisch zu haben.

Michel van Esbroeck

Roberto Fusco, La Vita premetafrastica di Paolo il Confessore (BHG 1472a).
Un vescovo di Constantinopoli tra storia e leggenda, Suplemento n° 16 al
«Bolletino di Classici», Accademia nazionale dei Lincei, Rom 1996, 159 Seiten

S. 28, Anm. 26 zitiert der Autor eine Bemerkung, die von F. Scheidweiler im Jahre 1959 in der
ZNW gemacht wurde: »Ich halte es iiberhaupt fiir tiberfliissig, sie (die Vita Pauli) herauszugeben,
da sie, abgesehen von dem oben Erwihnten, nichts weiter darstellt als eine Kompilation aus
Werken, die wir noch besitzen.« Die Monographie von Fusco zeigt glinzend, wie eine solche
Bemithung doch der Geschichte viel zu bieten hat.

Zwar liegt der grofite Teil der Arbeit in der sorgfiltigen Beschreibung der fiinf Handschriften,
die alle im 10.-11. Jahrhundert abgeschrieben wurden (S. 36-82), in der kritischen Ausgabe selbst
(S. 85-113) und schlieflich in der italienischen Ubersetzung, die mit durchdringenden Anmerkungen
verfeinert wird (S. 117-141). Doch der erste Teil »Il panorama storico e le fonti per la biografia di
Paolo« (S. 11-35) verteidigt mit vollem Recht die Bedeutung der Vita im Rahmen des 5. Jahrhunderts
in Konstantinopel. Die nicht sehr bedeutende Personlichkeit aus dem 4. Jahrhundert ist machtig
hervorgehoben, indem sie gleichgestellt wird mit dem heiligen Athanasius, dessen bertthmtes
Leben als verfolgter Rechtgliubiger dem Patriarchat von Alexandrien nicht wenige Fithrungsan-
spriiche bewilligte. Diese Gleichstellung verfolgt der Autor in den Texten der Vita premetafrastica
Athanasii. Doch bemerkt er selbst, dafl die alte Vita, die durch sechzehn Handschriften bekannt
ist, bisher noch nicht kritisch herausgegeben wurde (S. 28, Anm 26). Demgegentiber ist die
metaphrastiche Vita Athanasii Beleg dafiir, daff die Vita Pauli damals bereits zur Verfiigung stand.
Noch besser liegt die Vita Isaacii (BHG 956) als Benutzer der Vita Panli vor. Isaac ist der
Griinder des Klosters thv Aahudrtov in Konstantinopel, der um 406 gestorben ist. Diese Vita
wurde im 6.-7. Jahrhundert niedergeschrieben, und sie stellt den besten terminus ante quem fiir
die Vita Pauli selbst dar (S. 33). Diese oberflichliche Vorstellung des Inhalts dieser Monographie
wire ungerecht, wenn nicht einige Bemerkungen hinzugefiigt wiirden tiber die ausgeglichene
Benutzung aller Quellen, die verschiedene einschligige Disziplinen betreffen: Kodikologie, Philo-
logie, Lexikographie, Geschichte der Theologie und Hagiographie sind auflerordentlich zutreffend
und kompetent erwihnt. Als Beispiel will ich hier nur darauf hinweisen, wie das enklitische
unbestimmte Pronomen doch als Akzent ein Baryton annimmt, wenn es durch eine folgende
Bestimmung erginzt wird (S. 117, Anm. 2). Diese Tatsache stellte J. Noret im Jahre 1987 aus den
Handschriften fest, und sie ist hier dementsprechend durchgefiihrt. Es ist wirklich nicht tibertrieben,
das Werk Roberto Fuscos als Musterarbeit fiir die wissenschaftliche Hagiographie zu bezeichnen.

Michel van Esbroeck



248 Besprechungen

Christiana Reemts OSB, Vernunftgemifler Glaube. Die Begriindung des Chri-
stentums in der Schrift des Origenes gegen Celsus (= Hereditas 13), Bonn
(Borengasser-Verlag) 1998, XIX, 225 Seiten, ISBN 3-92-3946-38-4, DM 52,

Glaube und Vernunft in Einklang zu bringen, ist das Anliegen nicht erst der modernen Theologie
unserer Tage. Von seinen frithesten Anfingen her haben sich die Apologeten den Herausforderungen
durch die heidnische Philosophie gestellt. Besonders die sogenannte alexandrinische Schule mit
ihrem herausragenden Vertreter Origenes suchte nach Wegen, den christlichen Glauben mit dem
griechischen Denken zu versdhnen. Die Méglichkeit einer fruchtbaren Synthese zwischen Glauben
und Vernunft wurde aber nicht nur von christlicher Seite bestritten. Auch heidnische Philosophen
wie Celsus hielten die christliche Religion fiir bar jeglicher Vernunft (Adyog) und jeglicher sittlichen
Ordnung (vopog). Dem vermeintlich »wahren Logos« der heidnischen Philosophie setzte Origenes
die Kunde von der christlichen dA0eia entgegen.

Angesichts der stetig anwachsenden Sekundirliteratur zu Origenes und der alexandrinischen
Schule stellt sich nicht nur »die Frage nach einer Begriindung des Themas« (S. 8), sondern auch
nach dem Sinn weiterer Monographien zu diesem Komplex, der obigen eingeschlossen. Denn es
liegt mit K. Pichler, Streit um das Christentum. Der Angriff des Celsus und die Antwort des
Origenes, Frankfurt 1980, eine bis heute uniibertroffene und umfassende Darstellung, auf die die
Autorin zuriickgreifen konnte, vor. Auch die Untersuchung von Reemts fiihrt zu keinen neueren
Einsichten. Die bewufite Abkehr von der systematisierenden Origenes-Interpretation — hier wiren
Namen wie Lieske, Volker, aber auch de Lubac und Crouzel zu nennen (8. 8-11f.) - hat vielmehr
zur Folge, dafl die Autorin manche Interpretationsméglichkeit verschenkt und auf eine Einordnung
von Contra Celsum in das Gesamtwerk des Alexandriners verzichten mufi. Entsprechend diirftig
erscheint daher in den Augen des Historikers der Ertrag der Untersuchung (S. 211-216). Zwar
wird Origenes’ Gedankengang sorgsam nachgezeichnet, die Argumentationsstruktur seiner Gegner
(S. 105f.) breit entfaltet, doch bleibt das Ergebnis weit hinter der Analyse zuriick.

Fazit: Wer sich liber Origenes und seine Apologie Contra Celsum sachkundig machen will,
wird noch immer dankbar zu Andresen oder Pichler greifen.

Peter Bruns

Katharina Schneider, Studien zur Entfaltung der altkirchlichen Theologie der
Auferstehung (= Hereditas 14), Bonn (Borengisser-Verlag) 1999, XLVI, 298
Seiten, ISBN 3-923946-41-4, DM 65,

Eine systematische Darstellung der altkirchlichen Theologie der Auferstehung besonders in den
patristischen Schriften der ersten beiden Jahrhunderte war lange Zeit ein dringendes Desiderat.
Untersuchungen wie die von T. van Eijk, La résurrection des morts chez les Péres Apostoliques
(= Théologie Historique 25) Paris 1974; A. O’Hagan, Material re-creation in the Apostolic Fathers
(= TU 100), Berlin 1968, liegen schon einige Zeit zuriick, andere wiederum behandeln einen
linger gefafiten Zeitraum wie H. Lohmann, Drohung und Verheiflung. Exegetische Untersuchungen
zur Eschatologie bei den Apostolischen Vitern, Berlin 1989, oder bestimmte Autoren und Ein-
zelthemen wie H. Lona, Uber die Auferstehung des Fleisches. Studien zur frithchristlichen Escha-
tologie, Berlin 1993. Demgegeniiber sucht die vorliegende Studie zu zeigen, wie die frithchristlichen
Autoren den Glauben an die Auferstehung Christi und die allgemeine Auferstehung der Toten in



Besprechungen 249

innerkirchlich-theologischer Auseinandersetzung wie in Konfrontation mit dem umgebenden
Heidentum tradieren und zugleich begriinden. Die Zweiteilung des Stoffes, die die Autorin vor-
nimmt, ergibt sich aus dem unterschiedlichen Adressatenkreis: Wenden sich die Apostolischen
Viter, mit Ausnahme des Barnabasbriefes, vornehmlich an einen binnenkirchlichen Leserkreis, so
haben die apologetischen Schriften cher protreptischen Charakter und suchen das Gesprich mit
der gebildeten Heidenwelt. Doch darf man bei dieser formalen Trennung nicht den doppelten
Aspekt altkirchlicher Apologetik, den inneren wie den dufleren, aus den Augen verlieren: eine
religiose Gruppe, die nicht iiber ein Mindestmafl an innerer Konsoliditit verfiigt, wird nach
auflen hin kaum missionarische Strahlkraft besitzen. Zudem gilt es zu bedenken, daf} die spiten
Apostolischen Viter mit der frithen apologetischen Literatur zeitlich parallel gehen, daff somit
Uberschneidungen nicht auszuschliefen sind. Gegen Ende des ersten, zu Beginn des zweiten
Jahrhunderts hatte die christliche Religion in Auseinandersetzung mit den unterschiedlichen hire-
tischen Gruppen (Gnostikern, Markioniten) eine dogmatische Fixierung erreicht (Kanonbildung)
und in der Ausbildung hierarchischer Strukturen (Klemensbrief/Ignatianen) jene organisatorische
Festigung erlangt, die eine nach auflen gerichtete missionarische Aktivitit erst erméglichte.

Kein Thema war in der frithchristlichen Theologie so kontrovers diskutiert wie die Auferstehung
von den Toten. Um das Ergebnis an dieser Stelle vorwegzunehmen: Es stellt das Verdienst der
Untersuchung von Schneider dar, die innere Einheit von Schopfung als creatio ex nibilo und der
Auferstehung als Neuschopfung gebiihrend herausgearbeitet zu haben. Die Begriindungsmodelle
fir eine Auferstehung von den Toten sind freilich so vielfiltig wie die Kirchenviter der ersten
Jahrhunderte selbst. Einige Dokumente sprechen von der Auferstehung, konkret der Auferstehung
Christi, eher indirekt (Did, 2Klem). Bei Ignatius steht das Interesse an der Fleischlichkeit des
Heiles im Vordergrund, die Auferstchung Christi «im Fleische» wird gegen alle doketistische
Leugnung betont. Eine allgemeine Theorie der Auferstehung des Fleisches kommt daher allenfalls
implizit in den Blick. Alle frithchristlichen Schriften begrinden das »Dafl« der Auferstehung,
nicht ihr »Wie«, Neben der Rezeption von alttestamentlich-jiidischen Argumenten (Schriftbeweis)
und der natiirlichen Theologie in der Klemens-Tradition gewinnt die christologische Verankerung
der allgemeinen Auferstehungshoffnung an Bedeutung. Die Auferstehungsverkiindigung dndert
sich aber in dem Augenblick, in dem die Kirche den Auferstehungsglauben zusammen mit der
Mission und in Auseinandersetzung mit der heidnischen Kritik an die nichtchristliche Umwelt zu
vermitteln suchte. In diesem Kontext spielt die Vorstellung von der allgemeinen Totenauferstehung
als notwendige Voraussetzung fur das kinftige Endgericht eine wichtige Rolle. Bei den philoso-
phisch gebildeten Apologeten wie Justin und Tatian wird der Auferstehungsgedanke durch eine
christlich iiberformte Seelenlehre expliziert, die in Ankniipfung an die platonische Unsterblich-
keitsidee auf der Grundlage der biblischen Kosmologie und Schopfungslehre entfaltet wird. Doch
werden gerade bei den beiden letztgenannten Autoren eigene Akzentsetzungen deutlich. Wahrend
sich Justin starker der hellenistischen Philosophie verpflichtet fithlt und selbst noch in den abstru-
sesten heidnischen Mythen ein Samenkérnlein der gottlichen Wahrheit zu finden meint, fillt der
Syrer Tatian ein vernichtendes Urteil tiber alles Griechische. Der aus dem Zweistromland gebiirtige,
griechisch-schreibende Apologet und Philosoph kommt aufgrund seines hylischen Geist- und
Seelenbegriffes zu einer Verneinung der substantiellen Unsterblichkeit des Menschen und zu
Vorstellungen, die denen der Syrer im allgemeinen (Ephrim, Aphrahat) hinsichtlich des »See-
lenschlafes« sehr nahe kommen. Darin liegt auch aus der Sicht eines Orientalisten der Wert einer
eingehenden Beschiftigung mit Tatian, der nicht nur durch sein Diatessaron den Osten nachhaltig
beeinflufit hat.

Eine systematische Darstellung der Eschatologie und Auferstehungshoffnung nebst ihrer an-
thropologischen Implikationen im christlichen Orient steht allerdings noch aus. In der obigen



250 Besprechungen

Studie liegt fiir die Alte Kirche der ersten beiden Jahrhunderte eine tiberzeugende, wohlausgewogene
und sorgfiltig argumentierende Zusammenfassung vor.

Peter Bruns

Anette Rudolph, »Denn wir sind jenes Volk ...« Die neue Gottesverehrung in
Justins Dialog mit dem Juden Tryphon in historisch-theologischer Sicht
(= Hereditas 15), Bonn (Borengisser-Verlag) 1999, XXVI, 308 Seiten, ISBN
3-923946-42-2, DM 64,—

Der Begriff »apologetisch« hat, beeinflufit von der fundamental- und kontroverstheologischen
Diskussion der Neuzeit, ungerechtfertigterweise einen negativen Beigeschmack. Die theologische
Leistung der frithchristlichen Apologeten wird daher hiufig unterschitzt. Insofern ist es zu begri-
fien, wenn in der vorliegenden Studie zu Justin dem Mirtyrer diesem prominenten altkirchlichen
Schriftsteller und seiner philosophisch-theologischen Gesamtkonzeption gebiithrende Aufmerk-
samkeit geschenkt wird. Verglichen mit der Apologie wird der Dialog Justins mit dem Juden
Tryphon immer noch ein wenig stiefmiitterlich von der Forschung behandelt. Stilistische Erwi-
gungen (langatmige Bibelzitate, mangelnde Struktierung des Stoffes) wurden in der Vergangenheit
gerne ins Feld gefihrt (S. 69-71), um die literarischen Qualititen Justins zu schmilern. Von
diesen Klischees macht sich die Autorin erfreulicherweise frei und sucht vielmehr zu zeigen, dafl
mit dem Dialog ein »wohldurchdachter systematischer Gesamtentwurf einer christlichen Theolo-
gie« vorliegt, »die von der Uberzeugung der Universalitit der wahren Gottesverehrung ausgeht
und diese aus Schrift und Geschichte zu begriinden sucht« (S. 266).

Im einzelnen werden Leben und Werk des Kirchenschriftstellers vorgestellt (S. 7-21), besonders
der Dialog mit Tryphon, seine literarische Eigenart, sein historischer Hintergrund und seine
Stellung im Gesamtwerk erortert (S. 21-66), sodann Fragen der Textgestalt diskutiert (S. 66-82).
Im zweiten Hauptteil geht es um die Universalitdt der christlichen Religion in Abgrenzung von
der Partikularitit der judischen Gottesverehrung. Spezielle Themen bilden das Verhiltnis des
alten und neuen Gottesvolkes (S. 109-128), der Alte und der Neue Bund (S. 128-146) mit besonderer
Berticksichtigung der Gestalt Abrahams, das alte und neue Gesetz (S. 146-162), die Messiasfrage
und Logos-Christologie (S. 162-199). Die Synthese hinsichtlich der christlichen Universalreligion
wird breit entfaltet (S. 205-264) und miindet schlieflich in die theologische Auswertung ein.

Dieses theologisch-systematische Interesse bleibt in der gesamten Dissertation leitend. Freilich
lassen sich einige gravierende handwerkliche Mingel in dieser Arbeit nicht ibersehen. Die erste
wirklich textkritische Ausgabe von M. Marcovich, Iustini Martyris Dialogus cum Tryphone,
Berlin-New York 1997, erschien zeitgleich mit der Studie und konnte wohl nicht mehr eingearbeitet
werden. Die Sckundirliteratur zu Justin ist Legion und bei A. Davids, Tustinus philosophus et
martyr, Nijmegen 1983, bis dahin gut dokumentiert. Vollstindigkeit ist daher im Rahmen einer
Dissertation auch nicht zu erwarten. Dafl mit St. Heid, Friihjidische Messianologie in Justins
Dialog mit Tryphon, in: Jahrbuch fiir Biblische Theologie 8 (1993) 219-238, ein wichtiger Beitrag
bersehen wurde, ist durchaus verzeihlich; daf§ aber eine Monographie von dem gleichen Autor
und noch dazu in der gleichen Reihe (Hereditas 6) zum Thema »Chiliasmus und Antichrist-Mythos.
Eine frithchristliche Kontroverse um das Heilige Land« (Bonn 1993) mit wichtigen Aussagen zu
Justins Chiliasmus (S. 31-51) nicht zitiert wird, ist schon ein schweres Manko. Den akribischen
Forschungen von O. Skarsaune, The Proof from Prophecy. A Study in Justin Martyr’s Proof-Text
Tradition, Leiden 1987, kommt das unbestreitbare Verdienst zu, die hinter Justin stechenden



Besprechungen 251

Quellen niher erschlossen und theologisch bestimmt zu haben. Die Autorin konnte sich auf diese
Vorarbeiten stiitzen und hat das Material reichlich ausgebeutet und nicht nur die duflere Gliederung
iibernommen (S. 53f. 275). Altere Literatur wie etwa das noch immer vorziigliche Werk von M.
Simon, Verus Israel. Etude sur les relations entre chrétiens et Juifs dans 'Empire Romain (135-425),
Strasbourg 1948, 2. Aufl. Paris 1964, wird zwar in der englischen Ubersetzung (Oxford 1986)
angefiihrt, scheint aber, wenn man Simons Bibliographie (S. 447-459) heranzieht, nicht weiter
verwandt worden zu sein (Rudolph, S. 254ff.). Zwar versichert uns die Autorin, Justin leiste einen
wichtigen Beitrag fiir den jidisch-christlichen Dialog (S. 1-6. 272f.), doch stellt sich hier die
Frage, ob dieser nicht im letzten, so der Vorwurf des wiirttembergischen Landesrabbiners Joel
Berger (Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 6. 3. 2000), ein hinterlistiger Bekehrungsversuch sei.
Fiir Justin lifit sich dies ohne weiteres bestitigen. Denn der Apologet verlangt ganz unumwunden
die Bekehrung des jiidischen Volkes (dial. 26,1; 133,6); die Kirche tritt an die Stelle des enterbten
Volkes Israel (dial. 123,7). Keineswegs ist fiir Justin der Neue Bund im Alten (E. Zenger), sondern
eher der Alte im Neuen enthalten (E. Grisser). So hat die Autorin mit diesem Reizthema ohne
Zweifel ein auflerst gefihrliches, theologisch und historisch vermintes Gebiet betreten. Wie man
auch immer aus heutiger theologischer Sicht zu dieser Problematik stehen mag, methodisch bleibt
es auf jeden Fall bedenklich, wenn man aus christlicher Sicht den Dialog fiithren will und nicht
einmal eine einzige nichtbiblische jiidische Quelle im Literaturverzeichnis auffithre (S. XIIIf),
allenfalls alte Sekundirliteratur wie Goldfahn, Breslau 1873, heranzieht, nicht einmal Philo Alex-
andrinus wird expressis verbisim Verzeichnis genannt, von aramiischen Ausgaben ganz zu schwei-
gen. Das hellenistische wie auch das rabbinische Judentum zur Zeit Justins ist eine dufiert komplexe
Grofle, die man zumindest ansatzhaft (nicht nur iiber Sekundirliteratur) zur Kenntnis nehmen
muf}, wenn man etwas iiber Justin schreiben will. Was die methodische Genauigkeit anbelangt, ist
die Arbeit von Skarsaune in diesem Punkt ungleich zuverlissiger als die vorliegende Studie. Es ist
ja auch nicht so, als ob keine Literatur vorhanden wiire (s. M. Simon, Verus Israel, 450-459), man
mufl sie nur einsehen und einarbeiten, wie etwa L. Ginzberg, Die Haggada bei den Kirchenvitern
1-V, oder die »Legends of the Jews I-VIL«, um hier nur einige Klassiker zu nennen.

Ohne im einzelnen kleinlich kritteln zu wollen — Druckfehler im griechischen Text sind kaum
zu vermeiden —, doch dafl von den zahlreichen griechischen Zitaten (S. 55. 85. 95. 100f. 147. 155.
169. 171. 173-180. 209-213. 226. 230. 235. 264. 268-271) fast keines korrekt ist, zeugt von grober
Nachldssigkeit, fiir die man auch nicht Computerprobleme (s. Vorwort) als Entschuldigung an-
fithren darf. Ahnliches 1i3t sich fiir den fehlerhaften griechischen Index sagen (S. 307f.), wo es
durch Akzentfehler zu unschénen Doppelungen gekommen ist, obwohl doch mit Goodspeeds
Index apologeticus ein mustergiiltiges Vorbild gegeben war. Die ersten Zweifel hinsichtlich der
philologischen Kompetenz werden noch erhirtet, wenn man zusitzlich auf grammatikalische
Unstimmigkeiten stofit. So weifl man etwa vom »Seienden« nicht, ob er oder es maskulin oder
neutrum ist (S. 85, 308), eine nicht ganz unerhebliche Frage fiir die Deutung von Ex 3,14 in der
Virtertradition, oder wenn der Unterschied zwischen Adjektiv und Adverb nicht bekannt ist
(S. 183, wo es »wahrhaft ein Kind« heiflen muf}). Der Eindruck, hier sei jemand tiber die Elementa
des Theologen-Griechisch nicht hinausgedrungen und habe sich trotzdem an einen christlichen
Klassiker gewagt, wird bestitigt, vergleicht man die Ausfithrungen der Autorin auf S. 164 mit der
Hacuser-Ubersetzung in der BKV? 33, 721, die ohne Angabe des Zitats abgeschrieben wird. Es
ist nichts dagegen einzuwenden, wenn man etwa zur Kontrolle der eigenen Ubersetzungen iltere
einsicht, dafl man aber aus ihnen zitiert — und das geschieht durchgehend in dieser Studie —, ohne
dies als Zitat kenntlich zu machen, das ist schlicht unredlich. In einem Proseminar kann man von
den Teilnehmern hohe sprachliche Kompetenz nicht erwarten, fiir eine Dissertation sollte es
eigentlich selbstverstindlich sein, dafl am Urtext gearbeitet und eine eigene Ubersetzung vorgelegt



252 Besprechungen

wird. Um die Hebriischkenntnisse scheint es freilich auch nicht besser bestellt; die Verwechselung
von nund 1 (unter falscher Vokalisation) im hebriischen Weisheitsbegriff (S. 175) oder die von v
und ¥ im Namen »Jesus«/»Josua« (S. 226, die Punktation ist hier ebenfalls unstimmig) miissen als
typische Anfangerfehler verbucht werden.

Angesichts der eigenen offenkundigen philologischen Mingel erscheinen Auflerungen der Au-
torin, die der vorhandenen liturgie- und dogmengeschichtlichen Literatur (welcher?) »Oberflich-
lichkeit« unterstellen (S. 253, Anm. 590), pritentiés. Zudem bleiben auch theologische Ungenauig-
keiten in der Darstellung des Stoffes nicht aus. Zwar wendet sich die Autorin véllig zu Recht
gegen anachronistische Fragestellungen hinsichtlich der Opferterminologie in der Alten Kirche
(S. 249, Anm. 575), doch darf dies keineswegs zu eigenen minimalistischen Deutungen verleiten
(in polemischer Auseinandersetzung mit Nocilli, Casel und Moll in Anm. 583), die in der Eucharistie
letztendlich nicht mehr als ein blofles Erinnerungs- oder Gemeinschaftsmahl sehen wollen. Eine
liturgiegeschichtliche Betrachtung der Schriften Justins ist ja nicht von vornherein abwegig, wenn
man etwa an den rémischen Kanon denkt, der den Patriarchen Abraham und den Hohenpriester
Melchisedek erwihnt, von einem sacrificium landis sowie der oblatio rationabilis spricht und
damit die bei Justin gingigen Themen anschneidet. Etwas modisch klingt die Rede von einem
»funktionellen Amtspriestertums« (S. 243) im Gegensatz zum »allgemeinen Priestertum der Glau-
bigen«, das nach Ansicht der Autorin in der Alten Kirche nicht metaphorisch zu verstehen sei.
Um falschen Deutungen vorzugreifen, ist in den Konzilsdokumenten der Neuzeit (Lumen Gentium
10) der Unterschied zwischen dem gemeinsamen (nicht »allgemeinen«) und dem besonderen,
»hierarchischen« Priestertum (sacerdotinm ministeriale seu hierarchicum — sacerdotium commune)
gemacht worden. Es handelt sich hierbei um einen wesenshaften Unterschied, der iiber die Ebene
des bloff Funktionalen hinausgeht. Dafl eine solche Sicht der Alten Kirche nicht fremd ist, zeigt
das von der Verfasserin bemiihte Augustin-Zitat (civ. Dei 20,10), das auf die Unterscheidung von
proprium und commune im christlichen Priesterbegriff hinzielt. Freilich kann Anspruch auf er-
schopfende Darstellung nicht erhoben werden; gleichwohl vermag die Beschiftigung mit Justin,
mit seinen Auffassungen von der Eucharistie, dem Priestertum, dem geistlichen Opfer etc. unseren
Blick fiir die Fragestellungen der Gegenwart zu schirfen, und darin liegt schlieflich der Wert der
vorliegenden Studie, auch wenn sie in manchen Einzelheiten den Leser nicht voll befriedigt.

Peter Bruns

[. V. Krivudin (verantwortlicher Hrsg.), Istori¢eskaja mysl” v Vizantii i na
srednevekovom zapade. Mezvuzovskij sbornik nau¢nych trudov (= Histori-
sches Denken in Byzanz und im mittelalterlichen Westen. Interuniversitirer
Sammelband wissenschaftlicher Arbeiten), Ivanovo (Ivanovskij gosudarst-
vennyj universitet) 1998, 204 Seiten, ISBN 5-7807-0060-5

Der Sammelband, ein Dokument interuniversitirer und interdisziplinirer Zusammenarbeit im
postkommunistischen Rufiland, behandelt in weitgespanntem Rahmen Aspekte des historischen
Denkens bei Geschichtsschreibern und anderen Autoren des Mittelalters und der frithen Neuzeit
(Teil 1: Byzanz und die siidslavische Welt; Teil 2: Abendland); er schliefit (Teil 3) mit einer
Wiirdigung des bedeutenden russischen Kirchenhistorikers F. A. Kurganov.

Entsprechend der Ziclsetzung des Oriens Christianus seien hier nur diejenigen Beitrige, die
sich mit kirchengeschichtlicher Thematik befassen, erwihnt. Aus dem ersten Teil sind zuerst die



Besprechungen 258

Ausfiithrungen von S, M. Prokop’ev (Ivanovo) iiber das historische Bewufitsein des Origenes auf
der Basis seines Trakrtates [Tegi dioy@v (De principiis) zu nennen (S. 7-22). Origenes begniigt sich
nicht mit der Allegorese, sondern liflt sich auch auf das reale historische Geschehen ein, das ihn
vornehmlich als Material zum Erweis der Offenbarung Gottes in der Geschichte interessiert. — T.
Urbainczyk (Dublin) vergleicht die kirchenhistorischen Werke des Eusebios und des Sokrates
(S. 22-34) und zeigt, dafl Ahnlichkeiten sich eher aus der Sache als aus der Imitation, Abweichungen
aber vor allem aus dem unterschiedlichen Verhiltnis zwischen Kirche und Staat vor und nach der
Konstantinischen Wende ergeben. — Der Herausgeber des Bandes 1. V. Krivusin befafit sich mit
dem historischen Konzept des Theodoret von Kyrrhos (S. 34-59). Anders als bei Sokrates und
Sozomenos spielen das christliche Reich und die Religionspolitik der Herrscher bei ihm eine
zweitrangige, die innere Geschichte der Kirche und ihrer Gemeinden sowie die Auseinandersetzung
mit Hiretikern und Andersgliubigen eine entscheidende Rolle. — Im dritten Teil zeigen L. N.
Zalivalova und G. E. Lebedeva, daff F. A. Kurganov (1844-1920), Sohn eines orthodoxen Priesters,
seit 1870 Lehrer und seit 1885 Professor der allgemeinen Kirchengeschichte in Kazan’, mit Schwer-
punkt die Kirchengeschichte von Byzanz behandelte, und zwar in ausfiihrlicheren Studien die
innerkirchliche Verwaltung (1871), die kirchlichen Auseinandersetzungen zwischen Byzanz und
Bulgarien (1873) und das Verhiltnis von Kirche und Staat in Byzanz (1880, 1881). Seine letzten
Lebensjahre waren iiberschattet vom Ereignis der Oktober-Revolution, die das Ende seiner Lehr-
tatigkeit bedeutete.

Franz Tinnefeld

Johann E. Erbes, The Peshitta and the Versions. A Study of the Peshitta
Variants in Joshua 1-5 in Relation to Their Equivalents in the Ancient Versions
(= Studia Semitica Upsaliensia 16), Uppsala 1999, 375 Seiten

J. E. Erbes ist bekannt geworden durch seine kritische Edition des syrischen Josuatextes im
Rahmen der Peschitta-Neuausgabe des AT (1991) an der Universitit Leiden. Bei der vorliegenden
Publikation handelt es sich um seine Dissertation. Sie wurde erstellt unter der Betreuung von
Prof. T. Kronholm, Uppsala. Damit die Arbeit nicht zu umfangreich wurde, beschrinkte sich
Erbes auf Jos 1-5. Textkritiker und an syrischen Bibeliibersetzungen Interessierte werden das
Buch mit grofien Erwartungen aufschlagen. Denn seit H. Mager (1916) wurde keine umfassende
Untersuchung zum syrischen Text des Josuabuches mehr durchgefiihrt.

Der Einfiihrung stellt der Autor einen kompletten Schliissel simtlicher im Kommentar verwen-
deten »Sigla and Special Symbols« voran (8. 13-21). Dadurch wird die nicht einfache Lektiire des
Kommentars erheblich erleichtert. Kap. 1 umfafit eine detaillierte »Introduction« (S. 22-54). Sie
beschreibt eingehend »Scope, Methodology, Sources, and Structural Design«, dann »Characteristics
of the Sources Used«, »The Use of the Text Sources in Past Peshitta Research« und schliefflich
»The Manuscript and Variant Verification Technology«. Es empfichlt sich, diese umfangreiche
Einfiihrung sorgfltig zu lesen, um so die Gewichtung der einzelnen Textzeugen und deren
Auswertung verstehen zu kénnen. Fiir den hebriischen Text wird noch BHS* zugrundegelegt,
obwohl schon seit 1997 die editio quinta emendata, die mafigeblich von Peter Riiger vorbereitet
wurde, zur Verfiigung stand. Die fritheren Untersuchungen beschiftigten sich vorab mit der
Frage nach der Herkunft der Peschitta und deren potentiellen Ubersetzer: War es ein Jude oder
Christ oder ein zum Christentum bekehrter Jude? Seit dem Erscheinen der Leidener Peschitta
verlagerte sich das Interesse auf dic Frage nach dem Verhiltnis der verschiedenen syrischen Texte



254 Besprechungen

untereinander, ihrer Rezeption innerhalb der patristischen Literatur und nach der Bedeutung der
Peschitta fiir die Gemeinden, die sie benutzten. Lediglich peripheres Interesse erreichte die Frage
nach der Herkunft der Peschitta.

Kap. 2 »The Individual Peshitta Readings and the Ancient Versions (Sequential Commentary)«
enthilt den Kommentar zu den wichtigsten 459 Lesevarianten innerhalb des syrischen Textes Jos
1-5 (8. 55-317). Thre Zahl und Auswahl richtet sich nach der Josuaausgabe der Leidener Peschitta.
Die Einzelkommentierung folgt einem einheitlichen Muster: Die diversen Lesarten werden mit
dem nétigen Kontext wiedergegeben, weitere Varianten der Peschitta hinzugefigt, so dafl der
Leser leicht einen Uberblick tiber die verschiedenen Méglichkeiten erhilt und sich selber eine
eigene begriindete Textalternative bilden kann. An die syrischen Varianten reihen sich der hebriische
Text, das aramiische Targum, die Septuaginta, die Syrohexapla, koptische Ubersetzungen, der
dthiopische Text und die Vulgata. Unter dem Stichwort »Discussion« werden die verschiedenen
Ubersetzungen miteinander verglichen und die entsprechenden Abweichungen ausfiihrlich be-
sprochen und bewertet. Das Endergebnis ist knapp wiedergegeben unter der Rubrik »Results«.
Wer die einzelnen analytischen Schritte zunichst umgehen méchte und sich vorab fiir das Ender-
gebnis interessiert, bekommt es hier in ein paar wenigen Sitzen mitgeteilt. Besonders erfreulich
ist auch, dafl die Sprachen nicht in Umschrift wiedergegeben werden, sondern mit den Original-
graphemen. Dadurch wird die Verwirrung, die die oft unheitlichen und willkiitlichen Transkrip-
tionen stiften, vermieden.

Kap. 3 (S. 318-328) zicht die Folgerungen aus den Einzeluntersuchungen. Als Ergebnis ist
festzuhalten: Die Peschitta folgt meistens dem hebriischen Text, selten nimmt sie die Septuaginta
als Vorlage. Innerhalb von Jos 1-5 iibte das Targum keinerlei Einfluf auf die syrische Ubersetzung
aus. Das Verhiltnis zwischen der Peschitta und den dthiopischen Ubersetzungen bleibt unklar,
Die Vulgata hilt sich an den hebriischen Text. Selten orientiert sie sich an der Septuaginta. Die
koptischen Texte basieren auf griechischen Vorlagen. Der syrische Text der Leidenausgabe richtet
sich groftenteils nach Peschitta-Handschriften, die sich bis ins 7. Jh. datieren lassen. Allerdings
weisen sie kaum essentielle Textvarianten auf, Im grofien und ganzen haben die Ubersetzer nur
wenig markante Abweichungen in die Peschitta aufgenommen und somit weiter tradiert.

Kap. 4 (S. 329-364) prisentiert cine ausfithrliche Bibliographie zum Buch Josua. Sie zihlt die
wichtigsten Kommentare, Einzelabhandlungen und Aufsitze auf. Wer sich weiter mit der Thematik
befassen méchte, findet in Kap. 5 (S. 365-374) hilfreiche »Indices«. Ein mit keiner Seitenzahl
versehenes Blatt » Addenda/Corrigenda« beschlieft den Band.

Bewundernswert ist der immense Arbeitsaufwand, um so die zahlreichen Ubersctzungen einse-
hen und differenziert begriindet auswerten zu kénnen. Verglichen mit diesem riesigen Aufwand —
auch die Datenbanken miissen zunichst einmal erstellt werden — mag das Resultat »diirfrig«
erscheinen. Jedoch angesichts der wachsenden Publikationsflut, die nolens volens immer mehr
»Eintagsfliegen« produziert, wird diese Dissertation von grundlegender Bedeutung bleiben. Jeder,
der sich mit syrischen Bibeliibersetzungen befafit und textkritisch und komparatistisch mit den
Originaltexten arbeiten méchte, wird grofiten Nutzen aus diesem Buch ziehen.

Josef Wehrle



Besprechungen 255

Petri Callinicensis Patriarchae Antiocheni Tractatus contra Damianum, III.
Libri tertii capita XX-XXXIV. ediderunt et anglice reddiderunt Rifaat Y.
Ebied, Albert van Roey et Lionel R. Wickham, Turnhout: Brepols/Leuven
University Press, 1998, xlv-553 Seiten (= Corpus Christianorum. Series Graeca
35)

Keine griechische Reihe hat so viel syrisch gedruckt wie die Serie, die die Werke des Patriarchen
Peter von Callinicos herausgibt. Tatsichlich wurde sicher alles zuerst auf griechisch geschrieben,
und rasch ins Syrische tibersetzt. Hier liegt der 3. Band des dritten Buches vor, von denen wir
friiher bereits als zukiinftige Publikation gesprochen haben (OrChr 81, 1997, S. 236-237). Diese
sehr lange Auseinandersetzung zwischen den beiden Patriarchen der damals sogenannten jakobiti-
schen Kirche wurde im Jahre 687 niedergeschrieben, als die beiden Patriarchen vergeblich versucht
hatten, sich zu treffen. Petrus von Callinicos war einmal deswegen zur Grenze Agyptens gefahren,
und Damian von Alexandria reiste seinetwegen bis nach Nordsyrien, ohne dafd sie Gelegenheit
finden konnten, einander zu vermitteln, dafl der andere Patriarch nicht ein Haretiker gewesen sei.
Genau der Kern der Diskussion liegt im 3. Buch vor. Im vorigen Band wurden die Kapitel I-XIX
gedruckt, und nun liegen die Kapitel XX-XXXIV vor; eine kiinftige Publikation soll noch die
Kapitel XXXV-L liefern .

Die ganze Diskussion geht um die philosophische Auslegung des Wesens der Dreifaltigkeit.
Zwar ist unsere Dokumentation vollstindig nur durch Petrus bekannt, aber er bringt lange Zitate
aus der Werk Damians, so dafl man die Position des Patriarchen von Alexandria doch teilweise
ahnen kann. Fiir Petrus ist die Position des Damian unhaltbar, wihrend er die Konnotationen der
Personen in der Dreifaltigkeit, es sei die dyevvnaia des Vaters, das yevvijobar des Sohnes und das
Herabkommen des Geistes, wie substantielle Attribute Gottes behandelt. Damit entstehen mehrere
Schwierigkeiten. Zuerst wird das Wesen der Dreifaltigkeit selbst wie eine ausgekernte zusitzliche
Konnotation aufgefafit, und damit entsteht eine Quadrinitit. Zum zweiten mufite sich die ganze
Trinitit in Christus inkarnieren. Zum dritten wird die Art der Menschwerdung bis in die Menschheit
ein Teil Gottes. Offensichtlich steht hier eine scharfe monophysitische Christologie im Hintergrund,
die jedoch den beiden Patriarchen Gemeingut ist. Was Damian dem Petrus vorwirft, ist schwieriger
zu begreifen. Petrus soll die gottliche Substanz nur im Vater zugeben, und damit werden die zwei
anderen Personen nicht mehr wesentlich. Weiter sollte die Substanz «Viterlichkeit» eine reine
Appellation sein, die durch die Eigenschaften, die den zwei anderen Personen zuzuweisen sind,
zum reinen unbedeutenden Wort (oxivdaog) wird, wie fiir die Namen der heidnischen Gottheiten.
Soll er die Hypostasen der anderen als Substanz auffassen, dann fillt er direkt in den Arianismus.
Dahinter steht offensichtlich die reine philosophische Frage, inwiefern eine Hypostase oder eine
Konnotation Substanz ist, oder ob die Konnotationen als Attribute Gottes zu betrachten sind.

Diese schr oberflichliche Beschreibung der Positionen mufite natiirlich durch eine sehr sorgfaltige
Wahrnehmung aller Nuancen des Textes selbst ergianzt werden. Das tiiberraschende Nebeninteresse
der Auseinandersetzung ist die Anzahl der Zitate aus der grofien Patristik des 4. und 5. Jahrhunderts,
hauptsichlich aus Basilius, den beiden Gregor von Nazianz und von Nyssa, Athanasius, Cyrillus
und Severus von Antiochien. Die beiden Patriarchen zitieren sehr viel und klagen sich gegenseitig
mit den polemischen Methoden der Kappadokischen Viter gegen Eunomios an. Unerwartet
zeigen sie damit, daff unsichere Werke damals bereits als authentisch galten: so der 5. Band des
Contra Eunomium von Basilius, und der 4. Band des Athanasius Contra Areianos. Das Material
fiir die vorliegenden Kapitel XX-XXXIV sind hauptsichlich die zwei sonst verlorengegangenen
Epistula festalis des Damian, gegen dessen Wortlaut Petrus seine Vorwiirfe systematisch aufbaut.



256 Besprechungen

Die Ubersetzer helfen bisweilen dem Leser, indem sie den Haupttriger einer Argumentation
explizit erwihnen, wo der syrische Text ihn nur implizit spiiren lift: so sucht man S. 148, Zeile
62 vergeblich auf Syrisch die Wiedergabe fiir »Damian’s endeavour, indeed, : ...

m dure T« Diese Erginzung erleichtert zwar die Lesung. Doch der, der kein Syrisch
kann, wird es nicht bemerken.

Solche Kleinigkeiten sind offensichtlich nichts gegeniiber der Versffentlichung einer aufleror-
dentlich wichtigen theologischen Diskussion, die stattgefunden hat genau in der Zeit und in der
Region, wo der Islam sich damals einwurzelte. Man wartet jetzt auf den letzten Teil dieser fast
grenzenlosen gegenseitigen Angriffe, um sie im Rahmen dieser Zeit besser einzuordnen als eine
Zwischenstufe zwischen der Polemik der Antike und den philosaphisch-theologischen Bemiihun-
gen um die Breite der Arttribute Gottes.

Michel van Esbroeck

Forschungsinstitut fiir Agyptenkunde und Koptologie der Universitit Salz-
burg: Biblia Coptica, Die koptischen Bibeltexte, Vollstindiges Verzeichnis
mit Standorten, herausgegeben von Karlheinz Schiissler, Band 1, Lieferung 3
(= Das sahidische Alte und Neue Testament sa 49-92, herausgegeben von
Karlheinz Schiissler), Wiesbaden (Harrassowitz Verlag) 1998, DM 88,—

Diese neue Lieferung ist in der Anlage dem bewihrten Schema treugeblieben (Oriens Christianus
81, 1997, 258/59). Unter einer Nummer ist jeweils eine Handschrift zusammengefafit. Die einzelnen
Fragmente erhalten dann jeweils Unternummern. Schiissler gelingt es - falls notwendig - Fragmente
neu bestimmten Handschriften zuzuschreiben oder sie tiberhaupt erst zu identifizieren. Der
Schwerpunkt dieser Lieferung liegt auf dem Alten Testament und gibt wieder einen guten Einblick
in den Textbestand: Handschriften einzelner oder mehrerer Bibelbiicher, Lektionare, Schiiler-
iibungen, Amulette. So sind auch Ostraka erfafit. Vor allem kann von der Analyse einzelner
Blatter auf den Charakter cinzelner Handschriften geschlossen werden. Was enthielten sie? Wann
wurden sie geschrieben? Eine Lokalisierung ist nur selten méglich. Ein Schreibername findet sich
kaum. Erwartungsgemif dominieren die Psalmentexte und zeigen einmal mehr die Bedeutung
dieser Texte fir die Kopten. Uberhaupt spielt die Weisheit, wie schon im alten Agypten auch bei
den Kopten eine zentrale Rolle. Angemerkt sei, dafl auch der Abgarbriefwechsel im Rahmen der
biblischen Texte seinen Platz behauptet (sa 90).

Die Beschreibung der Handschriften ist exakt. Bei sa 84.2 wird die Abbildung eines Heiligen
erwihnt, aber leider kein Versuch zu seiner Identifizierung unternommen. Nicht besser ergeht es
dem ebenfalls erwihnten Vogel. Prinzipiell kann man aus derartigen Darstellungen oft auf die
zoologischen Kenntnisse des Schreibers und seine Umwelt schlieRen. Leider sind diese Darstellun-
gen nicht abgebildet. Die auf die ausfiihrlichen Register folgenden Photographien illustrieren
allein die Schriften. Doch erhilt der Leser das notwendige Riistzeug in die Hand, um selbstindig
weiterarbeiten zu kénnen.

C. Detlef G. Miiller



Besprechungen 257

Philippe Luisier, Les citations vétéro-testamentaires dans les versions coptes
des Evangiles, Recueil et analyse critique, Geneve (Patrick Cramer) 1998 (=
Cahiers d’Orientalisme XXII)

Dieses Werk geht dem gestellten Thema bis in seine letzten Veristelungen nach und rechtfertigt
den Untertitel in jeder Bezichung. Auf Vorwort und Danksagung folgt eine Einleitung, die die
Arbeit begriindet, indem sie Ziel, Grenzen und Plan erdrtert. Der Autor geht iiber die Auflistung
der Zitate in den einzelnen Dialekten hinaus und fragt nach den Zusammenhingen mit den
griechischen Vorlagen und der Art derselben. Es ist sicher richtig, dal ausschliefilich publizierte
Texte bis 1996 ausgewertet werden. Auswertung und Edition sind zwei verschiedene Dinge. Auf
jeden Fall sind Textzeugen jedweder Art verarbeitet, von Lektionaren bis hin zu Ostraka. Aus-
fihrlich wird die Darstellungsmethode geschildert. Sie ist in der Tat sehr kompliziert mit zahlreichen
Abkiirzungen. Dafiir werden bei sorgfiltigem Studium auch alle Besonderheiten deutlich. Der
Informationsgehalt ist erheblich. Zu jedem Zitat gehort ein Kommentar — zuweilen kurz, zuweilen
langer —, der ein Urteil speziell auch zu der Frage des tibersetzten Textes erlaubt. Abkiirzungsver-
zeichnis und eine recht aufschlufireiche Bibliographie runden die Einleitung ab.

Es folgt dann die umfingliche Sammlung der Zitate nach dem dargestellten Schema. Es sind
neben den beiden Hauptdialekten gegebenenfalls auch andere Textzeugen beriicksichtigt, wobei
das subtile Dialektsystem R. Kasser’s zum Tragen kommt. Zu bemerken wire, dafl die Herkunft
des urspriinglich tibersetzten griechischen Textes schr variiert. Man vergleiche die Seiten 56 (unbe-
kannte Variante zu Ex. 13,2), 62 (unterschiedlicher griechischer Text), 94 (anderer Archetypos),
109 (agyptische Tradition), 118 (drei unabhingige Versionen des Alten Testamentes), 146 (unter-
schiedliche koptische Ubersetzungen), 193 (Bohairisch dem Symmachos nahe), 201 (alte Uberset-
zung), 225 (nicht Septuaginta), 235 (Origenes, Aquila) und 244 (Theodotion). Der Frage wire
nachzugehen, ob und wie lange in Agypten neben der Septuaginta noch andere Ubersetzungen
im Umlauf waren. Auf die einfachen Textzeugen folgt eine Aufstellung der Bilinguen. Es zeigt
sich, dafl koptischer und griechischer Text nicht aufeinander abgestimmt sind.

Ein Schluflabschnitt zieht das Fazit. Der Autor stellt dabei fest, dafl die koptische Sprache
grofle Moglichkeiten in sich birgt, sich also vor dem Griechischen keineswegs zu verstecken
braucht (263). Richtig wird die Bedeutung Alexandriens betont, denn hier wurde ja die antike
Textkritik entwickelt. Herausgestellt wird, dafl die bohairische Tradition komplex ist. Es geht
also um die wichtige Frage der Textrevision. Lefort’s berithmte und geniale These von jtidischen
Ubersetzungen zumindest einiger alttestamentlicher Biicher in das Koptische in Oberigypten
wird nach entsprechendem Textvergleich grundsatzlich abgelehnt (Seite 270). Bezuglich der auf
den Seiten 271/72 abgehandelten Frage des Alters der bohairischen Bibelibersetzung sei angemerkt,
daf schon am 8. 5. 1950 der damalige Privatdozent Elmar Edel in Heidelberg im Agyptologischen
Institut der Ruprecht-Karls-Universitit feststellte, dafl die bohairische Bibeliibersetzung so alt
wie die saidische sein miisse, da ein Brief aus dem 5. Jahrhundert sie zitiere.

Eine Konkordanztabelle zwischen Neuem und Altem Testament schliefit das tiefschiirfende
Werk ab.

C. Detlef G. Miiller



258 Besprechungen

Psaumes des Errants, écrits manichéens du Fayytim, par André Villey, Paris
(Les Editions du Cerf) 1994

Dieses Buch beinhaltet eine franzésische Ubersetzung von 38 Psalmen mit Erklirungen aus dem
1938 von Allberry herausgegebenen zweiten Teil eines manichiischen Psalmenbuches in koptischer
Sprache. Diese Psalmen auf den Seiten 133-186 der genannten Edition werden als ahuoi
Zaparwt®dv bezeichnet und hier mit Psaumes des errants Gbersetzt. Villey sieht Nagel folgend in
dem Titel bereits die irdische Wanderung der Seele symbolisiert, die sich nach der Lichtwelt
sehnt und damit ihre Erl6sung erhofft. Das ist das Thema der Gesinge.

Der Autor hat sich schon durch die Editon der Arbeiten Alexanders von Lykopolis gegen
Mani einen Namen gemacht. Auch diese neue Ausgabe ist in der franzosischen Sammlung der
Sources gnostiques et manichéennes erschienen (Band 4), die Michel Tardieu herausgibt. Hier legt
er eine brauchbare franzésische Ubersetzung dieser keineswegs immer vollstindig erhaltenen
Gesange vor und zu jedem Text eine umfangliche Erklirung, einen Kommentar, der allen Problemen
nachgeht, die diese Gesinge stellen mégen. Nach Vorwort und Abkiirzungsverzeichnis bietet
Villey eine allgemeine Einleitung, in der er der Herkunft der Sammlung, der Bedeutung des
Titels, dem Inhalt der Sammlung, der liturgischen Nutzung, dem poetischen Wert, Sprache und
Autor, sowie der bisherigen Arbeit an der Sammlung nachgeht. Villey glaubt die Texte auf
Griechisch in Agypten entstanden. Die aramiischen Thesen beziiglich der Herkunft sind fiir ihn
nicht zwingend. 340 akzeptiert er als Datum fiir die Abfassung. Villey meint, daff die weniger
bekannte koptische Sprache diese Manischriften vor der Konfiszierung und Zerstérung durch die
staatlichen Autorititen schiitzte. Den Verfasser kann er nicht eruieren, hilt ihn aber fiir bedeutend
— fiir einen der ersten manichiischen Missionare in Agypten, der sicher mehrere Sprachen ver-
stand.

Auf jeden Fall sind diese Psalmen sehr unterschiedlich. Nur bei wenigen wird ein liturgischer
Gebrauch deutlich. Man muf! auch beachten, dafl einfache Privathiuser der Versammlung oder
gegebenenfalls dem Zusammenleben weniger dienten. Christus wird als Meister der Gnosis, aber
auch der Moral gekennzeichnet. Die Psalmen sind ohnedies iiberwiegend theologisch, kaum
historisch orientiert. Interessant ist die Hymne II an das Pantheon, die eine umfangreiche Liste
der Emanationen des Vaters enthilt, Ziel der Anbetung der Manichier. Wichtig sind auch die
Ausfiihrungen zu der seritsen dreistufigen Ethik der Manichéer (171-174), mit der sie sich deutlich
von anderen gnostischen Gruppen unterscheiden. Mani benutzt eine jetzt verlorene Adamsapoka-
lypse (Seite 216). Der Doketismus der Manichier fithrt auch dazu, daff der Passion des Heilandes
kein Erlosungsgewicht zugeschrieben werden kann. Dieser Punkt wird von dem Autor ausfiihrlich
behandelt (222-224). Bei der Sethhymne (Nr. IV) sieht Villey Solist und Chor am Werk (237).
Entgegen der dgyptischen Anschauung gibt es keine Auferstehung des Fleisches, sondern nur der
Seele (304). Dieser Punkt diirfte die Manichaer fiir die agyptischen Christen besonders suspekt
gemacht haben, denn so wird auch die Auferstehung des Heilandes geleugnet (333). Bei Nr. XXV
findet sich eine interessante Gegeniiberstellung von Augustins Contra Faustum zu dieser Hymne
(393). Wichtig ist, dafl die manichiische Kirche durch die Schriften Manis die absolute Wahrheit
besitzt (415). Die Seiten 437/38 widmen sich Jungfriulichkeit, Enthaltsamkeit und Ehe im Rahmen
des Manichiismus. Seite 446 geht auf die Frage der Reinkarnationen ein. Seite 473/74 setzt sich
Villey mit Bohlig auseinander. Er folgt ihm weithin, sieht aber in dem Sohn (Nr. XXXVIII) Jesus
und nicht den Urmenschen in Anbetracht der grofien Bedeutung Jesu fiir den westlichen Manichi-
ismus. Diese wenigen Beispiele mogen den Reichtum des Kommentars andeuten, der ein ausfithr-
liches Studium verdient.

Bibliographie und Indices runden den Band ab. Schade ist natiirlich der Wegfall der Originaltexte.



Besprechungen 259

Auch ist die Wiedergabe aller fremdsprachlichen Zitate in Umschrift stérend und von geringem
Nutzen.

C. Detlef G. Miiller

J. Mark Sheridan, Rufus of Shotep: Homilies on the Gospels of Matthew and
Luke, Introduction, text, translation, commentary, Rom (Centro Italiano
Microfiches) 1998, 360 Seiten, ISBN 88-85354-05-X, Lit. 70.000 (Unione Ac-
cademica Nazionale: Corpus dei Manoscritti Copti Letterari)

1956 machte Gérard Garitte in der Zeitschrift Le Muséon (11-33) die gelehrte Welt auf den
Bischof Rufus aufmerksam, der einst in Sotep (Hypsele) - noch heute eine Eisenbahnstation 7 km
stidéstlich von *Asitt (Lykopolis) - residierte. Er machte auf seine Evangelienkommentare auf-
merksam, stellte die ihm bisher bekannten Reste zusammen und kiindigte ihre Publikation an.
Diese Idee vermochte er jedoch nie zu verwirklichen.

Erst J. Mark Sheridan unterzieht sich dieser Aufgabe und spiirt noch wesentlich mehr Uberreste
auf. So legt er die Matthius- und Lukashomilien — soweit erhalten — mit ausfiihrlicher Einleitung,
Text, Ubersetzung und Kommentar vor. Die genauen Lebensdaten seines Helden konnte er
allerdings auch nicht eruieren. Er fiihrt aber alle Hinweise auf und kann zumindest sicher sein,
daf dieser Bischof dem letzten Viertel des 6. Jahrhunderts angehért; es ist die Zeit des Patriarchen
Damian und der geistigen Bliite der dgyptischen Kirche vor der Perserinvasion. Rufus wurde in
dem Kloster Abii ’1-Sirr1 bei Sotep begraben.

Die erhaltenen Reste kommen alle aus dem Weiflen Kloster in der Nihe von Sohag. Es handelt
sich um vier Hauptmanuskripte, je zweti fiir den Matthius- und Lukaskommentar. Dazu kommen
noch einige von Garitte identifizierte Blitter. Kein Text ist vollstindig. Die einzelnen Blitter sind
tiberdies auf 8 Bibliotheken verteilt. Darin ist die Forschungsleistung zu ermessen. Die Aufstellung
zeigt tiberdies, dafl es keineswegs moglich ist, die Zahl des fehlenden Blitter der einzelnen Manu-
skripte exakt zu bestimmen. Manche Blitter kénnen nur mittels der Schreibeigenarten bestimmten
Manuskripten zugeschrieben werden.

Wichtiges Ergebnis ist, daff wir es hier mit koptischen Originalschriften zu tun haben. Dariiber
hinaus ventiliert der Autor die Frage der Griechischkenntnisse. Es zeigt sich erneut, dafl die
theologische Bildungssprache in Agypten Griechisch war. Die Bischéfe auch Oberigyptens diirften
im Gegensatz zum niederen Klerus alle Griechisch gekonnt haben, das man in bestimmten Kléstern
erlernen konnte (dazu zuletzt den von dem Rezensenten am 4. Juni 1999 in Montpellier gehaltenen
Vortrag «La question des langues en Egypte et en Nubie», der sich im Druck befindet). Deutlich
arbeitet Sheridan weiter die Abhingigkeit Rufus’ von der alexandrinischen exegetischen Tradition
heraus. Ausfihrlich wird das auch durch die Terminologie belegt. Dankenswerterweise behandelt
der Autor auch die Frage der unterschiedlichen Struktur von Homilien. Es handelt sich hier um
Exegese, wenn zum Teil auch die Termini Katechese und Logos benutzt werden. Die Struktur
der Texte wird analysiert: Es handelt sich um Auslegungen mit praktischen Schluffolgerungen.
Vorhanden sind 18 oder 19 Homilien, aber alle unvollstindig. Fast vollstindig sind lediglich die
8. Matthdus- und die 5. Lukashomilie. Sonst sind die Liicken zum Teil erheblich. Die Frage
bleibt, wer die Horer waren? Sicher wenden sich diese Homilien nicht an die durchschnittlichen
Glaubigen, Bauern und Handwerker (Seite 37"%). Die Homilien bieten cinen Prolog, Corpus und
Zusammenfassung. Es handelt sich also nicht um die farbige koptische Predigtkunst mit ihren
zahlreichen Erzihlungen, sondern eben um strenge Exegese alexandrinischer Schule.



260 Besprechungen

Von erheblicher Bedeutung ist, dafl nun diese biblischen Homilien in koptischer Sprache
vorhanden sind. Die literarische Form ist klar, nicht jedoch der liturgische Ort, wie der Autor
zeigt. Es gibt fiinf Hinweise, die darauf hindeuten, daff sie zumindest teilweise fiir den Sabbatgot-
tesdienst bestimmt sind. Doch sind die Hinweise unklar, wie auch die genaue Kenntnis der
damaligen liturgischen Praxis in Oberagypten. Es mag durchaus noch die alte agyptische Sitte der
Sonnabends- und Sonntagsgottesdienste bestanden haben. Hier wire tiberhaupt zu priifen, ob
diese Homilien nicht fiir einen speziellen Horerkreis und eben fiir eine bestimmte der sicher
umfangreichen gottesdienstlichen Feiern und Versammlungen dieser beiden Tage bestimmt sind:
Engerer und weiterer Kreis. Der Bischof versammelte sicher seine Gliubigen sehr hiufig um sich
und sprach sie in unterschiedlicher Weise an, je nach Hérerkreis. In diesem Sinne diirfte er sich
hier an einen ganz bestimmten Horerkreis wenden.

Sheridan diskutiert auch ausfihrlich die Hinweise auf andere Evangelien bei Rufus (Manichaer,
Markion). Schliefllich widmet er sich der von Rufus vertretenen Christologie, sowie seiner Bildung,
die eher hoch zu veranschlagen ist. Er steht deutlich in alexandrinischer Tradition. Dazu gehéren
auch Etymologien als Basis fiir allegorische Interpretationen. Auch wird die Frage der origenisti-
schen Tradition ventiliert. Es zeigt sich deutlich — wie auch sonst —, daff die Verurteilung des
Origenismus keineswegs der Wirkung der origenistischen Schriften Abbruch tat. Texte und Uber-
setzungen sind sorgfiltig und zuverlissig ausgefiihrt. Ein Anhang bietet Zusatztexte. Dem Leser
wird also die gesamte Tradition vorgefuhrt und erlaubt thm eigene Forschung auf dieser Basis.
Eine Bibliographie und diverse Indices runden das Werk ab.

Hier haben wir ein Werk vor uns, daff die Forschung deutlich voranbringt und unsere Kenntnis
der koptischen Literatur merklich fordert. Der Autor hat auf seinem Gebiet ein Standardwerk
vorgelegt, zu dem man thm nur gratulieren kann.

Am Rande sei noch darauf aufmerksam gemacht, daf} es sich bei dem auf Seite 50 genannten
Bischof Cleistus um einen Geisternamen handelt. Sheridan hat sich — wie einst auch der Rezensent
—von Evetts in die Irre fithren lassen. Maspero wies nach, daff sich hinter dem arabischen Nomen
das Griechische 6 "Eyxheiotog verbirgt, ein Beiname fiir den Bischof Constantin von *Asitt.

C. Detlef G. Miiller

Monumenta Historica Societatis Iesu a patribus eiusdem societatis edita, Volu-
men 145: Monumenta Missionum Societatis Iesu, Vol. LVIII = Missiones
Orientales: Monumenta Proximi-Orientis 1T Egypte (1547-1563) par Charles
Libois S. J., Roma: Institutum Historicum Societatis Iesu, Via dei Penitenzieri,
20,1993

Dieses Werk bietet die Edition von 150 Dokumenten zum Wirken der Jesuiten in Agypten aus
den Jahren 1547-1565(!). Es handelt sich um Briefe, also Berichte in spanischer, portugiesischer
oder italienischer Sprache. Dazu kommen Instruktionen sowie Briefe zwischen dem koptischen
Kirchenoberhaupt und dem rémischen in lateinischer Zunge. Die Dokumente beziehen sich
neben Agypten auch auf Athiopien oder Indien (schon bedingt durch monsunabhingige Reiserou-
ten). Neben den rein missionshistorischen Bemerkungen finden sich solche tiber die Verhiltnisse,
zu Land und Leuten. Die Dokumente bieten somit eine anregende Lektiire und vertiefen unsere
Kenntnis der in Frage stehenden Zeit erheblich.

Libois wertet die Dokumente bereits personlich aus. Eine Abhandlung von 86 Seiten ohne



Besprechungen 261

Generalindex, Bibliographie, Fundstellen zu den Dokumenten und Abkiirzungsverzeichnis, infor-
miert den Leser tiber den wesentlichen Inhalt der Texte. Sie bietet zunichst einen landeskundlichen
Abrifl, jene Zeit betreffend. Dann folgt ein Uberblick beziiglich der Bevolkerung Kairos. Der
ambulante Handel versorgte damals die Bevolkerung auch mit der taglichen Nahrung. Die Mog-
lichkeit, das Essen selbst zu kochen, war in den Hausern nicht gegeben. Ausfihrlich wird das
umfangreiche Sklavenwesen dargestellt: 1. Mameluken; 2. die Kriegsgefangenen, zu denen auch
Jesuiten teilweise gehorten. Diese Kategorie konnte nur auf Loskauf aus dem Westen hoffen. Sie
war mit schweren Ketten belastet und schlecht erndhrt. Allenfalls private Besitzer erleichterten
ihr Los etwas. Andere waren andauernd zu Zweien aneinander gefesselt. Soweit kriftig genug,
mufiten sie auf den Galeeren rudern; 3. Renegaten, die zwecks Erleichterung ihres Loses den
christlichen Glauben verworfen hatten, dafiir aber jeder Moglichkeit der Heimkehr beraubt waren;
4. die Haussklaven, die vielfach eine gute Position besafien. Weiter wird kurz auf die muslimischen
Festlichkeiten eingegangen. Das Klima Kairos wird gegeniiber dem ungesunden Klima Alexandriens
gelobt. Genau werden aber auch die Unbequemlichkeiten des Lebens geschildert und anschliefend
die Sehenswiirdigkeiten, sowie die Lage der anderen Christen.

Die wichtige Rolle der Konsuln von Frankreich und Venedig wird herausgestellt. Ohne deren
Hilfe war nichts zu machen und die Sklaven nattrlich von vornherein verloren. Ein eigener
Abschnitt wird den Kopten und ihrer Geschichte gewidmet. Den Reisenden und auch den Jesuiten
bleiben sie weithin fremd. Das rithrt daher, daff das koptenreiche Oberidgypten den Europiern
praktisch unzuginglich bleibt. Libois zeigt weiter die Grenzen dieser Berichte. Die sind schon
dadurch bedingt, dafl die Besucher keineswegs inmitten der Bevolkerung lebten und kaum arabische
Sprachkenntnisse hatten. Dieser Abschnitt ist wichtig fiir die Beurteilung der Quellen. Ein eigener
Abschnitt ist Athiopien und den Unionsbestrebungen gewidmet, angefangen von den ersten
Kontakten unter dem rémischen Papst Nikolaus TV, (1288-1202). Im Geiste der Zeit hatte Athiopien
Vorrang vor Agypten. Erst nach dem Massaker von 1715 in Athiopien wurden keine weiteren
Missionare mehr hingesandt. Agypten und die Kopten bleiben fortan Hauptziel. Ein Sonderab-
schnitt ist den Unionsversuchen Roms mit der koptischen Kirche gewidmet. Man findet hier
einen guten Abriff der Gesamtentwicklung. Deutlich wird immer wieder, dafl die koptische Kirche
nicht die streng rechtliche Reglementierung im lateinischen Sinne kennt. Es ist daher immer zu
fragen, wie weit sich der koptische Papst und seine Legaten iiberhaupt in Agypten durchsetzen
konnten. Man darf getrost annehmen, dafl diese Initiativen in Oberdgypten zum Teil gar nicht
oder viel zu spit bekannt wurden.

Ein weiterer Abschnitt stellt die Missionen der Jesuiten im einzelnen dar: Die Gestalten und
die Daten ihrer Missionen mit ausfiihrlichen Angaben zu den Reiserouten und der Tatigkeit in
Agypten. Abschliefend folgt noch eine Chronologie und ein Verzeichnis der Autorititen der
Zeit. Der Leser hat also eine ausfiihrliche Auswertung der Dokumente vor sich, die von erheblichem
Nutzen ist.

Der Dokumententeil bietet zu jeder der 150 Nummern eine Beschreibung zu dem dufierlichen
Zustand (eventuelle vorhergehende Editionen), eine Inhaltsangabe und das Dokument in sorgfaltiger
Edition in der Originalsprache. Eine vertiefende Lektiire der Dokumente erlaubt einen genauen
Einblick in die Situation und lifit die Mentalitit der Schreiber erkennen und im Falle der offiziellen
Schreiben zur Union die Ideen der leitenden Persénlichkeiten. Ein Anhang bietet einen Zusatzbrief.
Biographische Notizen zu den Briefschreibern folgen. Ein analytischer Index erschliefit das Werk.
Fiir die Kenntnis der behandelten Epoche in Agypten ist es grundlegend und kann nur zu
sorgfiltigem Studium empfohlen werden.

C. Detlef G. Miiller



262 Besprechungen

Koptisch-Orthodoxes Patriarchat: Wie wir ein neues Jahr beginnen, von Seiner
Heiligkeit Papst Abba Schenuti dem Dritten, Papst von Alexandrien und Pa-
triarch tber die Verkiindigunggebiete des HI. Markus, Kairo Dezember 1992

Aus seinen zahlreichen Vortragen hat der koptische Papst hier fiinf ausgewihlt (Abrechnung mit
der Seele, das Tadeln der Seele, Neues Herz — Neuer Geist, Frohe Botschaft, die Zeit), die ihn als
geradezu grofartigen Seelsorger zeigen. Auch bei Selbsterkenntnis und Selbstkritik verkennt er
nicht die Frohe Botschaft. Schwermut hat keinen Platz. Jedes Problem findet seine Lsung. Der
Mensch, der Gottes Wege kompliziert, hat Gott nicht verstanden (85). Drei Stunden am Kreuz
waren fiir die Erlésung der Welt genug, und ein Teil der drei Stunden galten der Erlosung des
Schichers (155).

Koptisch-orthodoxes Patriarchat: Erliuterungen zum Psalm (20) »Der Herr
erhére dich am Tage der Not«, von Seiner Heiligkeit Papst Schenuda II1.,
Papst von Alexandrien und Patriarch des Stuhles vom Heiligen Markus, Kairo
Dezember 1992

Es handelt sich um eine praktisch-theologische Auslegung des Psalmes 20 ( = 19 LXX). Das
Gebet wird mit dem in die Erde gelegten Samen verglichen (32). Gottes Hilfe ist sicher. Doch die
Gnade wird auch dosiert (90). Engel beten fiir den Menschen, der falsche Bitten an Gott hat.

Koptisch-orthodoxes Patriarchat: Die geistige Erweckung, von Seiner Heilig-
keit Abba Schenuti dem Dritten, Papst von Alexandrien, Patriarch fiir die
Verkiindigungsgebiete des Evangelisten Markus, tibersetzt von Bernhard und
Marlene Wolf, 1. Auflage auf Arabisch; Juli 1982; 2. Auflage auf Deutsch:
Mirz 1992, Abbassia-Kairo

Das menschliche Leben und die Erweckung werden nach allen Richtungen durchdacht und beson-
ders das Problem der zeitlichen Geschifte mit den vielen Abhaltungen behandelt. Hiufig spricht
in der Betrachtung der Ménch, der von seiner Lebensform ausgeht. Insbesondere werden zahlreiche
Beispiele aus dem koptischen Heiligenkalender geboten (im Westen bis zu Augustinus). Der
Papst zeigt, dafl der religidse Mensch nich riickstindig, sondern wihlerisch ist (39). Die Ubersetzung
»auf« Deutsch, nicht »in« Deutsch (wie gedruckt), ist leider etwas problematisch. Durchgingig
miifite fiir »geistig« »geistlich« stehen. P. 7 mufl es heiffen »und der Heiland wird Dich erleuchten«
(Eph. 5,14). Der erste Riickzug Josua’s von der Stadt (nicht Dorf) Ai war nach Jos. 8,15 eine Finte
(falsch p. 80). Die oft genannte Schihat-Wiiste (pp. 88, 90) kann doch nur die Wiiste der Alten
sein (Apophthegmata Patrum).



Besprechungen 263

Koptisch-orthodoxes Patriarchat: Worte zum geistigen Gewinn, Teil 2, von
Seiner Heiligkeit Papst Abba Schenuti dem Dritten, Papst von Alexandrien
und Patriarch tiber die Verkiindigungsgebiete des HI. Markus, Kairo 1992 (3.
Auflage, 1. Auflage Arabisch 1989)

Der erste Teil dieses Werkes ist bereits im Herder-Taschenbuch-Verlag unter dem Titel »Allem
gewachsen, weil Christus mich stirkt« erschienen. Dieser Band bringt die Betrachtungen 51-100,
die in pragnanten Worten jeweils ein bestimmtes Problem des christlichen Lebens und Glaubens
behandeln. Erwihnt sei Nr. 70, in der das Uberpriifen des Weges durch den Menschen gefordert
wird oder 73, wo gegen das verspitete Denken polemisiert wird. Die Nummern 74 bis 77 sind
instruktiv zur koptischen Beichtpraxis und -theologie. Das oberflachliche Beichten bis hin zur
Beschuldigung des Beichtvaters wird abgelehnt. Von Bedeutung fiir die Kenntnis der koptischen
Kirche sind auch die Worte tiber das Apostelfasten (maximal 49 Tage nach Pfingsten) in Nr. 100.
Die Ubersetzung lifit manchmal zu wiinschen iibrig. Als Ubersetzer erscheint die »Koptisch-
Orthodoxe Kirche in der Schweiz«. Wieder ist der Unterschied zwischen »geistig« und »geistlich«
nicht erkannt (p. 65). Sinnentstellend ist Seite 89 »zweifellos« statt »Zweifel«.

Koptisch-orthodoxes Patriarchart: Befreiung der Secle, von Seiner Heiligkeit
Papst Schenuda III., Papst von Alexandrien und Patriarch des Stuhles vom
Heiligen Markus, Kairo 1993 (iibersetzt von Gewied Ghaly Tawadros und
Marianne Hermann)

Dieses erste, immer wieder erweiterte Buch des geistesmichtigen Mannes besteht aus 27 Abhand-
lungen unterschiedlicher Linge, die einzelne Fragen und Probleme erértern. Beispiele werden
nicht nur aus der Bibel und christlichen Geschichte geboten, sondern auch — natiirlich anonym —
aus der Gegenwart des Seelsorgers. Viele der Abhandlungen haben eine kleine Einleitung und
machen den Leser, den »licben Bruder« auf den Zweck der Darlegung aufmerksam. So wird das
Problem der Meditation (27, 28) besprochen, wo und wie. Das Ménchtum ist nicht da, um Gott
zu dienen, es ist vielmehr der Weg zum Himmel (30). Selbstverleugnung bedeutet Selbsterkenntnis
(45). Man soll den Bruder um sein Gebet bitten (69). Spenden ist nicht Tugend des Spenders,
sondern ein Transportmittel der Gnade Gottes zu den Menschen (99). Die ganze Nummer 18
ruft zur Befreiung von den Selbstzwingen auf. Interessant ist die Vision des Lehrers, der Diener
sein wollte (113-126). Wichtig ist Nr. 21 iiber das Alleinlassen des Heilandes. Nr. 26 verlangt
einen hohen Grad von Spiritualitit: Meine Seele gehort mir nicht, sondern Gott. Niichtern ausge-
driickt hindert die Seele nur die Verbindung des Beters mit Gott durch ihr Dazwischentreten.
Das Buch ist mit anheimelnden Strichzeichnungen versehen. Ubersetzung und Orthographie sind
an einigen Stellen verbesserungswiirdig.

C. Detlef G. Miiller



264 Besprechungen

P. Michigan XIX. Baptized for Our Sakes. A Leather Trisagion from Egypt
(P. Mich. 799). Edition and Commentary by David G. Martinez. Stuttgart/Leip-
zig (Teubner) 1999, X1, 115 Seiten, 1 Falttafel (= Beitrige zur Altertumskunde
120), ISBN 3-519-076669-1, DM 58,—

Das Leder P. Mich. 799, etwa im 7. Jh. an unbekanntem Ort in Agypten von Christen, umstinde-
bedingt hochstwahrscheinlich Nichtchalcedonensern (S. 20), allein auf der Haarseite beschrieben,
tberliefert auf 31 Zeilen griechische Hymnentexte mit eingewobenen Trishagia. Der Band bietet
in guter Ausstattung die diplomatische Ausgabe des Dokumentes, eine Rekonstitution des Origi-
naltextes (70 Verse, danach hier gezihlt) mit englischer Ubersetzung und konzisem philologisch-
theologischen Kommentar. Die Einleitung (S. 1-28) behandelt Sprache und Stil der aufgezeichneten
Hymnen, den biblisch-liturgischen Heilig-Ruf (Jes 6, 3, liturgisiert zum Sanctus, meist im Du-Stil,
z. T. plus Benedictus), das seit dem 5. Jh. bezeugte kirchlich-liturgische Trishagion”Ayiog 6 Beog
#th. (= Tersanctus), dessen Herkunft, Adressaten (Christus bzw. Trinitit) sowie seine, spitestens
mit Severos von Antiocheia, zum Konfessionsmerkmal der Chalkedongegner gewordene Farcierung
mit Christuspridikationen, und trigt endlich Erwigungen zum gottesdienstlichen Kontext der
vorliegenden Hymnenreihe vor. Diese beginnt mit dem durch dreimaliges farciertes Tersanctus
erweiterten alphabetischen Akrostichon *Aotg €5 otpavot Bacihéa onuaivel, das Jesu heilbrin-
gende Vita von der Inkarnation bis zur Erh6hung preist, dabei auch den bethlehemitischen
Kindermord, Judas’ Verrat und, deutlich betonter, Jesu Taufe am Jordan erwahnt (Z. 1-39; zum
Stern als onpelov von Christi Geburt vgl. zusdtzlich P. Vindob. G 2326 ° Z. 2, neu hrsg. von H.
Forster in: Zeitschrift fiir Antikes Christentum 1 [1997] 170). Die Komposition ist fiir M. Ergebnis
der contaminatio eines gegebenen Alphabethymnus mit dem inzwischen beliebten Tersanctus (S.
44; 65). Tatsichlich unterbrechen die an Christus gerichteten Trishagion-Verse mehrfach Satze
des Liedes. Anderseits passen die Verse von Abecedarius und Tersanctus inhaltlich zueinander,
teils sogar glinzend, so dafl eine Originalkomposition in dieser Form nicht ginzlich ausgeschlossen
scheint. Es folgt der von M. auf Grund von Kreuz-Zeichen im Text als zwei Hymnen gezihlte
Abschnitt "Hoalag 6 év moognraig peyardgavog (Z. 40-65), in dem die Schilderung der Jesaja-
Vision als Proomion dient (a) fiir ein farciertes Trishagion mit verdreifachtem @ywog (ferner
ebenso als Akklamation Christi belegt durch P. Vindob. G 40 195 r° Z. 3 par. Cod. Ryl. copt. 33
t° Z. 14, neu hrsg. von R. W. Daniel in: Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 42 [1981]
73f.) sodann (b) fiir ein weiteres »gefiilltes« Tersanctus, dessen ausfiihrlichere Christus-
Pridikationen wasserbezogene Bibeltexte (Job 9, 8-10 und Jer. 5, 22 LXX) aufgreifen. Den Abschluff
bildet ein » Adeste-fideles«-Aufruf (66-70). Das Ganze stellt nach M. einen Zyklus mit doppelter
»ring composition« dar (S. 21. 66. 76). Im Hinblick auf den urspriinglichen Zweck der in ihrer
Gesamtgestalt sonst nicht bekannten Texte und die einstige Gelegenheit ihrer religiésen Nutzung
ist mit M. sofort zu erkennen, daf} es sich (a) nicht um Privatgebete einzelner handelt. Allerdings
seien sie (b) auch keine »formal liturgy sanctioned for general public use«, sondern bestimmr fiir
(c) »communal worship or liturgy of some kind« (S. 22; verschirft S. 66: »is not itself a liturgy for
public church service<). Der Unterscheidung von (b) und (c) ist soweit zuzustimmen, wie damit
der verschieden Verbreitungsgrad liturgischer Texte angesprochen wird. Zu »allgemeinem Ge-
brauch« in der Christenheit hat es freilich aufler dem »Gloria in excelsis« kaum ein kirchliches
Lied gebracht. Gegen den streng liturgischen Charakter des Textes in Michigan spricht keineswegs,
dafl er als solcher »cannot be reproduced in such liturgical traditions known to us« (22). Die
liturgiegeschichtliche Entwicklung allgemein und die in Alexandrien und Agypten im besonderen,
wo die postchalkedonischen Wirren einen tiefgreifenden Bruch in der liturgischen Uberlicferung



Besprechungen 265

bewirkten (und damit epochentibergreifendes Vergleichen erschweren), fithrten ganz unbestreitbar
auch zu Nichtverbreitung und Vergessen manch alter gottesdienstlicher Stiicke. Den Reiz der
Papyri macht gerade aus, daff in ihnen »eine ganze Welt verschollener liturgischer Texte des 3. bis
5. Jahrhunderts wiederersteht«', wobei A. Baumstarks beildufig gezogene Obergrenze Ausweitung
durchaus vertrigt. Die vormalige Verbreitung der Hymnen von P. Mich. 799 in Agypten ist
einstweilen nicht abzuschitzen, weil eine erstmalige Bekanntmachung von euchologischem Material
nicht unbedingt auf dessen Einmaligkeit oder nur seltene Nutzung schliefen 136t. Das lehren .
B. die 1940 edierte und lange singulire Anaphora Coptica Lovaniensia Nr. 27, von der sich jiingst
in Barcelona (P. Barc 154b-155a) und Wien (P. Vindob. G 41043 versd’) zwei weitere, griechische
Zeugen gefunden haben, sowie die zunichst von O. Stegmiiller, Fragmente frithchristlicher Poesie
zum Epiphaniefestkreis, Diss. masch. Freiburg i. Br. (1941) 94-104 als Einzelstiicke edierten
Hymnen *AgEope0a maideg und *Agyn) tijs ownolies des P. Berol. 5478, von denen nunmehr
jeweils vier Abschriften bekannt sind (C. Grassien, Deux hymnes et une litanie chrétiennes
byzantines conservées par le P. Rainer Cent. 31 et cinq autres témoins, in: Tyche 12 [1997]
51-84). Bestitigt sich tiberdies die Deutung der dufleren Gestalt des P. Mich. 799, niherhin des
»Zipfels« am oberen Ende des Leders als Schutz der Rolle beim praktischen Gebrauch (S. 29;),
diirfte die Liederhandschrift selbst liturgischen Zwecken gedient haben, etwa als Memorier- oder
Vortragshilfe der/des Kantoren, und nicht als Schuliibung oder Amulett. Fiir den gottesdienstlichen
»Sitz im Leben« der Hymnen in Michigan erwigt M. (S. 22-28) drei Moglichkeiten: (1) «<some
baptismal context», ndherhin das Epiphaniefest oder die Taufliturgie, (2) das christliche Abendlob
(@modemvov) und (3) »popular didactic poetry«. Letzteres wire mit den zuvor genannten und
mit so gut wie allen denkbaren Verwendungszwecken vercinbar. Gegen (2) spricht weniger, daf
die Hymnen »not occur in any of the extant horologia« (25), zumal das angefiihrte bohairische
Horologion der Kopten in monastischer, der Verwendung jahreszeitlich wechselnder Gesinge
eher abgeneigter Tradition steht, sondern der unseren Hymnen fehlende spezifische Bezug zur
Abendsituation einer betenden Gemeinde. Der »Stern« von Z. 1 meint Heilsgeschichte, nicht
Gegenwart des Gottesdienstes. Mit M. wird man folglich die erstgenannte Deutung vorziehen,
wobei zu klren bleibt, ob die Taufe Christi oder die der Christen den bei Abfassung der Texte
und ihrer Zusammenstellung beabsichtigten Bezugspunke bildet. Fiir eine direkte Verbindung des
P. Mich. 799 mit der Feier der Initiatio Christiana spricht eigentlich nichts. Der Umstand, daf} in
der spiteren Initiationsliturgie der Kopten Sanctus und Tersanctus gesungen werden (S. 24),
besagt wenig: die Feiern imitieren dic Meflordnung, zu der seit langem beide Akklamationen
gehoren, freilich ohne Erweiterung zu einem Hymnenkranz der vorliegenden Art. Die von M.
nicht beigezogenen ilteren Initiationsordines aus dem Umfeld der Gesinge, das Serapion-
Euchologion, das Taufbuch in Rez. E der Traditio Apostolica und A. Baumstarks »aegyptische
Mess- und Taufliturgie vermutlich des 6. Jahrhunderts« (OrChr 1 [1901] 1-45), konzentrieren
sich auf die priesterliche Euchologie und lassen Gemeinde- bzw. Kantorengesinge weithin auflen
vor. Der Schliissel zur Losung des Problems findet sich m. E. in den »Adeste-fideles«-Versen Z.
66-70. Sie schliefien nicht nur inhaltlich den Ring der Dichtung, sondern nchmen, was A. gewif}
sicht (S. 21f.), jedoch nicht angemessen wiirdigt, einen Adressatenwechsel vor: Jetzt, am Ende

1 A. Baumstark, Liturgischer Nachhall der Verfolgungszeit, in: Beitrige zur Geschichte
des christlichen Altertums und der Byzantinischen Literatur, Festschr. A. Ehrhard (Bonn/Leipzig
1922) 53.

2 Neuvausgabe: J. Hammerstaedt, Griechische Anaphorenfragmente aus Agypten und
Nubien = Papyrologica Coloniensia 28 (Opladen 1999) Nr. 13; jiingste Ausgabe des »Eucholo-
gions« in Barcelona: R. Roca-Puig, Anafora de Barcelona i altres pregaries (Missa del segle V).
Tercera edicié (Barcelona 1999).



266 Besprechungen

ihres Lobgesangs, laden die Singer Gottes Volk ein, Christi »Menschenfreundlichkeit« zu bewun-
dern. Dabei wird den Gliubigen, wie es sich gehort, der nihere Grund der Feier angesagt:
xatilev woog Nudg, xai cagrmbelg drigp Hudv éx Tijg dewmapévoy wal Pamtioleic Hrtp
Huov. Demnach darf man davon ausgehen, dafl die vorliegenden Texte, grob gesprochen, im
Weihnachtsfestkreis beheimatet waren. Mit Inkarnation und Taufe Christi benennen sie niherhin
den anfinglichen Festgehalt des 6. Januar in den Kirchen des Nillandes (vgl. Joh. Cassian. conl.
10, 2 [CSEL 13, 2861f.]). Ob die durch P. Mich. 799 tradierten Texte urspriinglich fiir das noch
geeinte Gedachtnis gedacht waren oder nur dessen entferntes Echo in jetzt dem Geburtsfest am
25. Dezember folgenden Feiern am oder um den 6. Januar bilden, hingt wesentlich von der bisher
nicht versuchten Altersbestimmung der Originaldichtung ab, auch von der, mit der durch die
Gattung gebotenen Vorsicht, noch zu leistenden dogmengeschichtlichen Einordnung der Texte.
Theologisch bieten sie einige auffillige Formulierungen, mit denen sich M. redlich abmiiht, so
Z. 4-7:yevvarar “Inootg duc hdyou Beot éx magBévou Magiag. Auch aufferhalb des Trishagions,
dessen christologische Auffassung solches voraussetzt, wird der Gottmensch Christus schon im
Abecedarius ohne Scheu als 0£6g (Z. 11) und #gLog 6 Bedg (Z. 15) bezeichnet, kein Widerspruch
zu der von den dgyptischen Theodosianern gepflegten Christologie in den Bahnen des alexandrini-
schen Kyrillos und des Antiocheners Severos (1 438 in Agypten). Die Betonung der Leidensfahigkeit
dieses Gottes (Z. 30: tatto mivia Enabev; vgl. Z. 23f.: 6 ydo maviov deomome meioay Ehafev)
diirfte liturgischen Gebrauch des «Michigan-Trisagion» (S. 2 u. 6.) in Gaianiten-Kreisen ausschlic-
flen. Insgesamt: eine tiichtige und niitzliche Arbeit, die auch ihrem Betreuer, Ludwig Koenen,
Ehre macht.

Heinzgerd Brakmann

Delio Vania Proverbio, La recensione etiopica dell’omelia pseudocrisostomica
de ficu exarata ed il suo tréfonds orientale (= Aethiopistische Forschungen
50), Wiesbaden (Harrassowitz) 1998, 283 Seiten, ISSN 0170-3196; ISBN
3-3447-04087-4, DM 148,-

Gegenstand der vorliegenden Arbeit ist es, cine Homilie, zugeschrieben dem Johannes Chrsyso-
stomos, in ihren vielfiltig veristelten Traditionen in den christlich-orientalischen Literaturen
anhand der Untersuchung der erhaltenen Handschriften und deren Bearbeitung mit den Methoden
der Kodikologie und Textkritik in ihrem Zusammenhang aufzuzeigen. Dabei liegt der Akzent auf
der christlich-arabischen und der ithiopischen Fassung. Trotz der Viclfalt des prisentierten Mate-
rials, grofier Kenntnisse des Verfassers und zahlreicher interessanter Erkenntnisse legt man das
Buch nach anstrengender Lektiire unbefriedigt aus der Hand.

Peinlich bleibt freilich das Vorwort des Herausgebers (S. 9-10.) Neben »littérature Apochryphe
(!) Chrétenne« beweist das »Vorhaben einer véllig zu tiberarbeitenden Darstellung des christlich
arabischen Grundlagenwerks von Georg Graf Geschichte der christlichen arabischen Literatur«,
daf hier keinerlei Kenntnis der Verhiltnisse vorliegt. Ein wichtiger Schritt, an dem das Orient-
Institut in Beirut im Verbund mit Université St. Joseph (Pére Samir Khalil), dem Ecumenic
Council of Eastern Churches und anderen Partnern arbeitet, ist die Veroffentlichung der arabischen
Ubersetzung des Originalwerks, das bisher in der christlich-arabischen Welt so gut wie keine
Wirkung entfaltet hat; erst dann kann man an das »Jahrhundertwerk« ciner Neubearbeitung
denken. Doch wenn man »die erstaunliche und manchmal erschreckend vielschichtige Texttradition
aufspiirt, und vor der Tiefe und dem Reichtum der orientalischen Literatur nicht nur erschauerte,



Besprechungen 267

ist man freilich mit den eigenen Gemiitszustinden, aber nicht mit einem wissenschaftlichen Unter-
suchungsgegenstand beschiftigt.

In der Bibliographie — wie im ganzen Band — stort der Wirrwar der Elemente der Formatierung,
So wird neben einfachem arabischen Nashi aus Computerverliebtheit auch ein absolut unange-
brachtes Kufi verwendet. Fett, Kapitilchen in Fett, zudem noch in Anfihrungszeichen, wider-
sprechen typographischen Konventionen. Dem entspricht eine ungewohnlich grofle Zahl von
Schreibfehlern durchweg in der Bibliographie (S. 11-37), die deren Benutzung zu einem Argernis
macht. Das Gleiche gilt fiir die orientalischen Texte und die Zitatangaben im vorliegenden Band.
Der hiufige Gebrauch auffillig eingerahmter Tabellen verleihen dem Buch ein unruhiges Aufleres,
das die eingehende Lektiire und das cingehende Studium erschwert. Hier fehlt cindeutig die
editorische Betreuung, die man fiir eine eingefiihrte Reihe in ihrer fiinfzigsten Nummer erwarten
darf.

Noch mehr freilich fehlt diese Betreuung fiir die Ordnung und Prisentation der Ergebnisse
dieser durchaus anspruchsvollen und in ihren Resultaten wichtigen Dissertation. Nach der Lektiire
der verschiedenen Einleitungen, Darstellungen handschriftlicher Traditionen homiletischer Tradi-
tionen des Johannes Chrysostomus in der christlich-orientalischen Literatur wiinschte man sich
cine ordnende, klar zusammenfassende Darstellung der Ergebnisse dieser Teiluntersuchung, die
sicherlich prignant in einem Drittel des von S. 37-122 verbrauchten Raumes zu leisten gewesen
wire. Es folgen die kritische Edition der arabischen und athiopischen Version der Homilie, cine
synoptische, wie die Editionen reich angemerkte Ubersetzung sowie ein Appendix mit den grie-
chischen Varianten des Textes und der syrischen Version, deren Herkunft man sich erst aus
einem Paragraphen der Einleitung S. 52 erschliefen muf. Um zu einem Urteil zu kommen, das
einem der Autor mit einer fehlenden Zusammenfassung (wie auch Indices) nicht erleichtert:
sicherlich eine kenntnisreiche Arbeit, die zum Thema der literarischen Uberlieferungen unter
dem Namen des Johannes Chrysostomos in den verschiedenen christlich-orientalischen Literaturen
beitrdgt. Aber auch eine verpafite Gelegenheit, in tiberlegter Anordnung des Materials und durch-
dachter, auswihlender und geordneter Prisentation Werbung fiir den intellektuell anzichenden
Gegenstand und die methodische Héhe des Faches zu machen.

Manfred Kropp

Hans Wilhelm Lockot, Bibliographia Aethiopica IT: The Horn of Africa in
English Literature. Edited and revised by Siegbert Uhlig and Verena Béll
(= Aethiopistische Forschungen. 41) Wiesbaden (Harrassowitz) 1998, LVII,
827 Seiten, ISSN 0170-3196; ISBN 3-447-03611-7, DM 350,

Die Besprechung des ersten Teils der Bibliographia Aethiopica (Die ithiopienkundliche Literatur
des deutschsprachigen Raums. (= Aethiopistische Forschungen, 9) Wiesbaden 1982.) schloff der
Rez. E. Wagner ab mit dem Wunsch (ZDMG 134 [1984] 141): »Es ist zu hoffen, daf auch die
Gegenstiicke fiir die anderen Sprachriume bald vorliegen werden.« Hans Wilhelm Lockot (gestor-
ben 31. 12, 1995) konnte als Abschluff eines rastlosen, aber erfiillten Lebens, das im Zeichen
passionierten bibliothekarischen Wirkens und Bibliographierens stand, noch im wesentlichen die
beeindruckende Sammlung von iiber 23000 Titeln zusammenbringen. Zu der Vor- und Nachteilen
der Trennung in Sprachen des wissenschaftlichen Schrifttums (besonders bei Rezensionen, aber
auch fiir den Uberblick iiber das Schaffen einzelner Gelehrter) ist in E. Wagners genannter
Rezension alles gesagt; dort findet man auch die gebiihrende Wiirdigung der klaren, von Lockot



268 Besprechungen

gewihlten sachlichen Einteilung des alle Wissenschaftszweige im Sinne von Regionalstudien um-
fassenden Materials und der herausragenden bibliographischen Prizision. Die Zeitgrenze des
vorliegenden Bandes geht bis anfangs der 90er Jahre. Die wichtigste Funktion der beiden »Lockot«
wird aufgrund der nicht vom Autor zu verantwortenden Spracheinteilung des wissenschaftlichen
Schriftcums in der ergiinzenden und absolut notwendigen Nach- und Parallelbenutzung zu anderen
umfassenden Bibliographien des Gegenstands sein, wie sie etwa in Section 3 »Bibliography«
(S. 19-29) verzeichnet sind: was man dort z. T. in groflerem Zusammenhang der Literatur findet,
mufl man anhand von Titeln und Autorennamen auf Genauigkeit und Vollstindigkeit im Falle
englischer und deutscher Literatur am »Lockot« iiberpriifen und erginzen.

Den Nachlaf} in Form von Computerdateien, Ausdrucken, Zettelkatalogen usw. hat die Hamburger
Arbeitsgruppe mit dem hervorzuhebenden Anteil von Verena Béll, die sehr zu Recht als Mither-
ausgeberin auf dem Titelblatt figuriert, in mithevoller Arbeit zu einer einheitlichen und anspre-
chenden Verbffentlichung gefiithrt. Die durchgangige Numerierung aller Eintrage erleichtert die
Kreuzverweise; ein niitzliches Verzeichnis von Sammelwerken und Autorenindex lieflen sich
damit sehr knapp und funktional anlegen. Es wire miifiig, Fehler wie »Sabaen« statt »Sabaean« zu
suchen und aufzulisten.

Von der grofien Unternechmung der Universitat Addis Abeba, das dthiopienkundliche Schrifttum
getrennt nach Sprachriumen bibliographisch zu erfassen und nachzuweisen, erwartet man nun
den franzésischen, italienischen (hier liegen allerdings — aus den Griinden der besonderen histori-
schen Bezichungen — schon umfangreiche Einzelbearbeitungen etwa fur die Linguistik vor: L°Ttalia
in Africa 7: 1l Contributo italiano alla conoscenza delle lingue parlate in Africa. Roma 1969) und
russischen Teil. Ein von E. Wagner genannter Vorteil der Spracheinteilung war ja die iiberschaubare
und zu leistende Bearbeitung. Es ist angesichts der beiden vorliegenden Teile des Gesamtprojekts
eine hohe Anforderung und groffe Hoffnung, dafl fiir diese Aufgaben jemand vom Format eines
Hans Wilhelm Lockot gefunden werden moge.

Manfred Kropp

Ghirmai Negash, A History of Tigrinya Literature in Eritrea. The oral and
the written 1890-1991, Leiden 1999, 236 Seiten, ISBN 90-5789-022-4, DFI.
45,- (= School of Asian, African, and Amerindian Studies, vol. 75)

Der eritreische Literaturwissenschaftler Ghirmai Negash hat mit seinem Buch eine Darstellung
der historischen Entwicklung der in Tigrinya geschriebenen Literatur vorgelegt. Ziel dieser Studie
ist, diese bislang noch nicht beachtete Literatur zu einem Gegenstand der wissenschaftlichen
Untersuchung zu machen. Der Autor beschrinkt sich in seinem Buch, welches das Ergebnis einer
Dissertation an der Universitit Leiden ist, auf den Bereich der tigrinyasprachigen Literatur, die in
dem Gebiet des heutigen Staates Eritrea entstanden ist. Literarische Werke aus Athiopien, wo in
der Region Tigray ebenfalls Tigrinya gesprochen wird, beriicksichtigt der Autor nicht. Aus seiner
Darstellung wird jedoch deutlich, dal von einer eigenstindigen literarischen Entwicklung in
Eritrea gesprochen werden kann. Das Buch ist in 8 Kapitel aufgeteilt, die nach thematischen und
chronologischen Gesichtspunkten gegliedert sind. In den ersten drei Kapiteln gibt der Autor die
Zielsetzung und den theoretisch-methodischen Rahmen seiner Studie an. Dabei nimmt er auch zu
den politischen Aspekten der Literaturwissenschaft Stellung. Den umfangreicheren Teil des Buches
nimmt die Darstellung der verschiedenen literarischen Epochen (zeitlich und thematisch) in der
Entwicklung der Literatur ein.



Besprechungen 269

Anfangs zeigt Ghirmai, welche Rolle die Literatur und die Literaturwissenschaft in dem Prozefd
der Dekolonisierung spielt. Er vergleicht die Situation der Literatur Eritreas mit der Literatur in
anderen ehemaligen Kolonien und beschreibt das Spannungsfeld zwischen polito-kulturellen Zen-
tren und Peripherien. Dabei behandelt er orale und schriftliche Literatur als ein System.

Das zweite Kapitel gibt einen Uberblick tiber den theoretischen Rahmen des Buches. Es werden
verschiedene Forschungsansitze der »literary history« vorgestellt, wobei der Autor besondere
Aufmerksamkeit der Rolle der Literatur in der Geschichtsbetrachtung widmet und die Relevanz
und Anwendbarkeit dieser Ansatze auf den Gegenstand seiner Studie bewertet. Im dritten Kapitel
wird die Sprache Tigrinya vorgestellt. Dabei fafit Ghirmai kurz die klassifikatorischen und sprach-
geschichtlichen Hypothesen der nordithiosemitischen Sprachen zusammen. Eine groflere Be-
trachtung widmet er der soziolinguistischen Situation in Eritrea und geht detailliert auf die Sprach-
politik ein. In diesem Kapitel gibt er auch einen Uberblick iiber die ersten gedruckten aber im
engeren Sinne nicht literarischen Texte in Tigrinya, dic im Laufe des 19. und frithen 20. Jahrhunderts
erschienen sind.

Nachdem in den ersten drei Kapitel der Gegenstand der Studie thematisch und methodisch
eingegrenzt wurde, folgt eine chronologische Darstellung der Tigrinyaliteratur in vier Epochen,
die sich in der Einteilung der Kapitel wiederfindet. Dabei stellt Ghirmai in jedem Kapitel die
seiner Einschitzung nach wichtigsten Autoren und ihre Werke vor. Die erste Phase (The beginning
years of Tigrinya Literature) von 1890-1916 umfaflt das Entstehen der ersten fiktionalen Werke
in den neunziger Jahren des 19. Jahrhunderts und Sammlungen von oraler Literatur in Form von
Liedern, Fabeln und Erzahlungen, welche von Europiern wie Conti Rossini, Kolmodin und
Faitlovitch, aber auch von Eritreern selbst zusammengestellt und veréffentlicht wurden.

Die Zeit von 1917-1948 beschreibt Ghirmai als eine Epoche von »Stillness and Revival«, die
von einer cher unproduktiven Phase in den Jahren bis zum Ende der italienischen Herrschaft in
Eritrea geprigt ist. Demgegeniiber steht ein Erwachen der literarischen Titigkeit wihrend der
englischen Mandatszeit in den vierziger Jahren. In diesem Kapitel werden besonders die Einfliisse
und die Bedeutung der politischen Bedingungen in Eritrea auf die Literatur deutlich. So spielten
in dieser Zeit neu entstandene Zeitungen, die in Tigrinya erschienen, eine wichtige Rolle in der
Formung der Literatursprache.

Die darauf folgende Phase von 1949-1975 (Evolution and development of the novel as a main
literary genre) ist durch die Herausbildung des Romans als dominierende literarische Form der
tigrinyasprachigen Literatur geprigt. Wie in den vorangehenden Kapiteln wird das Schaffen ein-
zelner reprisentativ ausgewihlter Autoren vor dem Hintergrund der sich verandernden politischen
Situation in Eritrea nach der Féderation mit Athiopien dargestellt. Diese Jahre stellen fiir Ghirmai
die Epoche dar, in der sich eine moderne Tigrinyaliteratur etablierte.

Die letzte Phase, die in dem Buch behandelt wird, umfafit die Zeit von 1975 bis 1991 (Writers
of the resistance and writings of the exiles), also ungefihr von der Revolution in Athiopien bis
zum militirischen Sieg der Befreiungsbewegung EPLF in Eritrea. Der politische Rahmen dieser
Epoche spiegelt sich auch in der literarischen Tatigkeit wider. Die bedeutendsten Autoren dieser
Zeit macht Ghirmai unter den Kimpfern der Befreiungsbewegung aus, die er in Anlehnung an
die Basisregion der EPLF wihrend des Krieges in Norderitrea »Sabel Writers« nennt. Die Themen
dieser Autoren sind daher auch in erster Linie in dem Bereich des Krieges und der politischen
Situation unter der ithiopischen Herrschaft angesiedelt. Mit der Erlangung der Unabhingigkeit
endet der Betrachtungszeitraum von Ghirmais Studie, deren Ergebnis er im letzten Kapitel zusam-
menfafit.

Das erklirte Ziel der Studie, die Existenz einer Tigrinya Literatur zu belegen, gelingt dem
Autor auf eine beeindruckende Art und Weise. Entgegen fritheren Einschitzungen, die die Eigen-



270 Besprechungen

stindigkeit einer tigrinyasprachigen Literatur bestreiten', zeigt Ghirmai in sciner sorgfiltigen
Analyse, wie schon zum Ende des 19. Jahrhunderts mit der Verdffentlichung der ersten autobio-
graphisch geprigten Erzihlung die tigrinyasprachige Literatur begann. Das Ergebnis seiner Aus-
einandersetzung mit den verschiedenen Theorien zur Literaturgeschichte im ersten Teil seines
Buches wendet der Autor in der Analyse und Interpretation der literarischen Werke auf eine
schliissige Art an. Dies wird besonders durch die Einbettung der einzelnen Werke in den jeweiligen
politischen, kulturellen und gesellschaftlichen Kontext auf eine lebendige Art deutlich.

Neben dieser auflersprachlichen Verankerung der Literatur stellt Ghirmai auch die linguistischen
und stilistischen Besonderheiten in der Sprache der einzelnen Autoren dar. Leider sind aber die
Zitate im Haupttext nur in der englischen Ubersetzung angefiihrt. Die Originalzitate miissen
jeweils in einem Anhang am Ende des Buches nachgelesen werden, was bei der Lektiire etwas
umstandlich ist.

Eine kritische Anmerkung lifit sich auch zur Besprechung der Sprachgeschichte des Tigrinya
anfithren. Ghirmai referiert die Hypothese, die unter anderem von Ullendorf vertreten wird,
wonach der Ursprung der ithiosemitischen Sprachen in Siidarabien liegt. Arbeiten von Fleming’,
Hetzron® und vor allem Hudson® zeigen jedoch, daf auch ein Ursprung der ithiosemitischen
Sprachen in Athiopien selbst denkbar ist.

Die Absicht, mit seinem Buch die tigrinyasprachige Literatur in das Licht der Wissenschaft zu
stellen, ist Ghirmai gelungen. Er beleuchtet damit einen Bereich der modernen Literatur, der
bislang auflerhalb Eritreas nicht beachtet wurde. Allein das ist schon ein grofles Verdienst. Dariiber
hinaus vermittelt er auch ein plastisches Bild von dem Entstehen dieser Literatur und den politischen
und gesellschaftlichen Einfliissen, die diese in den vergangenen hundert Jahren unterlag. Daher ist
dieses Buch fiir jeden an der modernen Geschichte Eritreas Interessierten eine Pflichtlektiire.

Andreas Wetter

1 Negash verweist dabei auf Albert S. Gérard, African Language Literatures: An Intro-
duction to the Literary History of Sub-Saharan Africa., Washington 1981, und Joanna Mantel-
Niecko, Ethiopian Literature in Amharic. in: Literatures in African Languages, Cambridge
1985.

2 Harold C.Fleming, Ethiopic language history: testing linguistic hypotheses in an archaeological
and documentary context. in: Ethnobistory 15 (1968) 4, 353-388.

3 Robert Hetzron, Ethiopian Semitic. Studies in Classification. Manchester 1972: Manche-
ster University Press. Journal of Semitic Studies, Monograph 2.

4 Grover Hudson, Geolinguistic evidence for Ethiopian Semitic prehistory. in: Abbay, 9
(1978) 71-85,. und Grover Hudson, Language classification and the Semitic prehistory of
Ethiopia. in: Folia Orientalia 18 (1977) 119-166.



Besprechungen 271

Habtemichael-Kidane, L’ufficio divino della chiesa étiopica. Studio storico-
critico con particolare riferimento alle ore cattedrali (= OCA 257), Rom 1998,
399 Seiten

Diese aus ciner Dissertation unter Leitung des bekannten Kenners der ostlichen Liturgie, R. Taft
S. J., am Papstlichen Orientalischen Institut hervorgegangene Untersuchung des dthiopischen
Offiziums anhand veroffentlichter wie unveréffentlichter Quellen fiihrte den Autor 1985-1987
wieder in seine Heimat zuriick, um vor Ort in den verschiedenen Kléstern Athiopiens und
Eritreas den handschriftlichen Befund zu studieren. Mehrere Orientalisten in Rom wurden kon-
sultiert, wie auch der Rat des bekannten Athiopisten Getatchew Haile in den USA eingcholt
wurde, wobei jedoch leider niche seine Transliteration des Athiopischen als Vorbild genommen
wurde (cf. infra).

Die informative und iiber frithere Arbeiten hinausfiihrende Publikation iiber das dthiopische
Stundengebet ist in folgende groflere Abschnitte gegliedert:

Auf eine detaillierte Einleitung (S. 35-42) folgt im Teil I ein ausfithrlicher Uberblick iiber die
Entwicklung der relevanten liturgischen Biicher und ihren Gebrauch wihrend des Offiziums (S.
43-127), der aufgrund der manifesten Sachkenntnisse besonders hervorgehoben zu werden verdient.
Zu den ithiopischen liturgischen Biichern kénnen nun erginzend auch noch die Beitrige von E.
Fritsch (»Les lectionnaires éthiopiens«) und U. Zanetti (»Le ms. Paris, BN, éthiopien 42«) in:
Ch.-B. Amphoux und ].-P. Bouhot, La lecture liturgique des Epitres catholiques dans PEglise
ancienne (= Histoire du texte biblique 1, Lausanne 1996), 197-219 und 220-237, herangezogen
Wcrdcn-

Teil IT (S. 129-266) gibt Auskunft tiber die Bestandteile des dthiopischen Offiziums: die einlei-
tenden Gebete (die ebenso den gemeinschaftlichen Ponitentialritus mitbeinhalten), weiter die
Orationes der Liturgen, die Psalmodie, das hymnographische Material und die Lesungen. Zudem
ist ein eigener Abschnitt der Musik und Choreographie bei der dthiopischen Liturgie gewidmet.

Teil III (S. 267-358) fiihrt den Leser vor allem in die wichtigsten Horen des sogenannten
Kathedraloffiziums ein, d. h. in das Abend- und Morgenoffizium, das entsprechend 6stlichem
(und auf das Judentum zuriickgehendem) Brauch mit dem Abend ecinsetzt. Aber auch die von
dem Stundengebet der Gemeinde sich unterscheidende monastische Uberlieferung wird einbezogen.

Die schone Studie, die eine aulerordentlich groffe Vertrautheit mit der athiopischen Liturgie
erkennen liflt, wird von folgenden Bestandteilen umrahmu: einer ausfithrlichen Bibliographie
(S. 20-34) und cinem breiter aufgefacherten Epilog (S. 359-370), einem Appendix (S. 371-385) mit
1. einem Uberblick iiber die benutzten Handschriften, 2. Angabe der dthiopischen Monate, 3.
einer wertvollen Zusammenstellung der in der Untersuchung niher analysierten liturgischen Ter-
mini technici. Mit mehreren Registern schliefit die Arbeit, die aufgrund ihrer gelungenen Aufar-
beitung der Quellen Aufnahme in die Reihe der »Orientalia Christiana Analecta” gefunden hat.

Die Bedeutung dieser Verédffentlichung mit ihrer Fiille an Informationen liegt neben der wis-
senschaftlichen Leistung ebenso in der Tatsache, daft der dthiopische Ritus zu den am wenigsten
erforschten Riten zihlt, und dies, obwohl er zu den interessantesten Gebieten bei der Erforschung
orientalischer Riten gehrt, da sich neben offenkundig spiteren Entwicklungen auch noch sehr
alte Schichten erhalten haben. Zugleich gibt uns die dthiopische Liturgie Auskunft tiber die
auflerordentliche Vielfalt liturgischen Lebens in den verschiedenen ostlichen Kirchen.

Und noch etwas ist festzuhalten: Wie kein anderer dstlicher Ritus hat die dthiopische Liturgie
— sei es beim Stundengebet oder bei der grofien Vielfalt an Anaphoren — einen auflerordentlich
festlichen Rahmen und inhaltlich einen nicht zu Gbersehenden doxologischen Charakter! Davon
geben nicht nur manche Bezeichnungen einzelner Bausteine der Horen ein beredtes Zeugnis (wic



272 Besprechungen

z. B. die Feier der »Offenbarung der héchsten Himmel«, s. dazu S. 280-286) oder die feierliche
Prozession und Tanz vor dem »Tabot« [dem Symbol der Bundeslade, s. dazu S. 245-266, 303-307]),
sondern auch die Texte selbst. Es wiirde sich gewif} lohnen, den ithiopischen Ritus viel intensiver,
als das bislang geschehen ist, zur Kenntnis zu nechmen. Dies gilt im besonderen Maf von den
Anaphoren, wobei bei manchen Texten eine Vernetzung mit dem Symbolum zu notieren ist, cin
Befund, der noch der Erforschung harrt.

Im Gegensatz zu so vielen fritheren Arbeiten tiber die orientalischen Riten wurde lobenswer-
terweise nicht der lateinische Ritus vergleichend herangezogen, sondern streng darauf geachtet,
dem dthiopischen Stundengebet im Kreis der éstlichen Traditionsstringe gerecht zu werden (s.
dazu auch S. 38-39), was sehr wichtig ist.

Die durchweg festzustellende Klarheit bei der Darstellung komplexer Sachverhalte besticht,
die Argumente sind fast immer tiberzeugend, die Erliuterungen zu den Termini technici duferst
hilfreich. Die vorliegende Untersuchung wichtiger Bestandteile des dthiopischen Offiziums bietet
reichliche neue Informationen fiir jeden, der an den 8stlichen Riten interessiert ist. Dies ist darauf
zurtickzufiihren, da der Autor iiber vorziigliche Kenntnisse des dthiopischen Stundengebets
verfligt.

An dieser Stelle méchte ich noch einige Beobachtungen anfiigen. So ist z. B. die Aufteilung der
Cantica des AT und NT (S. 184-186) auf die einzelnen Horen hochgradig eigentiimlich. Sie hat
keinerlei Gemeinsamkeit mit den anderen 8stlichen Uberlieferungen und ist gewift auf eine sekun-
dire Zerschlagung urspriinglich zusammengehérender Cantica (mit ihrer Zuordnung insbesondere
zum festlichen Offizium der zweiten Nachthilfte und des Morgens) zuriickzufiihren. Auf der
anderen Seite zeugt die Prisenz des Cant. Deut 32 (1-29 und 22-43) von einer sehr alten Uberliefe-
rung, die z. B. im byzantinischen Ritus verlorengegangen ist. Dabei liegt die Teilung des Cant.
Deut 32 in zwei Blacke, nimlich Vers 1-21 und 22-43 ebenso im armenischen Offizium vor, wie
auch die Einfligung des apokryphen »Gebets von Manasse« im ithiopischen und armenischen
Horologion bezeugt ist, aber auch in die byzantinische Festkomplet Eingang gefunden hat.

Auflerdem ist der Uberblick iiber die dthiopische Textgestalt des Trishagion beim Stundengebet
(5. 133-143) hervorzuheben, das aus einer Fusion mit einer schr alten Form des Glaubensbekennt-
nisses hervorgegangen zu scin scheint.”

Was das reiche hymnographische Material angeht (S. 189-223), so konnte freilich nur eine
Zusammenschau geboten werden, die jedoch grofies Interesse weckt. Dabei ergeben sich einige
Fragen, so z. B.:

(1) Die Verwendung der Troparien »Mablet« und »Yetbarik« (S. 190-191), die nach dem
Autor wihrend des Morgenoffiziums (Sebbati Nigh) zum Cant. Dan 3,52-56" gesungen werden,
ist mir nicht ganz klar: Welche Funktion haben diese Troparien, und vor allem: Wie verhalten sie
sich zueinander, wenn beide bei diesem Canticum zum Vortrag kommen?

(2) Der Gesang, der beim Abendoffizium (Wazéma) unmittelbar nach dem Trishagion gesungen
und als »Wazéma« und » Mézmur« bezeichnet wird (s. S. 192), bediirfte einer niheren Erliuterung:
In welchem Verhilnis stehen das Trishagion und dieser Gesang? Handelt es sich hier um eine

1 Cf. G. Winkler, Uber die Entwicklungsgeschichte des armenischen Symbolums. Ein
Vergleich mit dem syrischen und griechischen Formelgut (unter Einbezug der relevanten georgi-
schen und athiopischen Quellen) [= Orientalia Christiana Analecta 262, Rom 2000].

2 Auf S. 190-191 als ,Cr IX” angegeben; Ct IX = Cant. Dan 3, 52-56 (s. dazu S. 184).
Uberhaupt wire es hilfreich gewesen, nicht nur Cr mit einer rémischen Zahl anzugeben,
sondern dabei zumindest auch auf die Liste auf S. 184-185 zuriickzuverweisen. (Um unnotige
Konfusionen zu vermeiden, folge ich der dthiopischen Transliteration des Autors; s. dazu
jedoch weiteres unten.)



Besprechungen 275

Juxtaposition von zwei unterschiedlichen Traditionsstringen, oder wurde er als Troparion zum
Trishagion gesungen?

(3) Im Zusammenhang mit dem aus dem Ménchtum hervorgegangenen Offizium »Kestditd
*Aryame (»Offenbarung der héchsten Himmele, s. S. 280-286) wird zwar mehrmals behauptet
(so z. B. S. 283), dafl in dieser Hore alle Cantica des AT und N'T zum Vortrag kommen wiirden,
jedoch fehlt dann beim strukturellen Uberblick (S. 282) das Canticum XII (= Cant Is 26; S. 282
und 185); wie auch behauptet wird, daf8 alle Cantica von Hymnen »begleitet« wiirden, die beim
Uberblick (S. 282) hingegen nur bei einigen Cantica angegeben werden. Aufferdem frage ich
mich, ob diese Hymnen nicht als Troparien zu den Cantica zu verstehen sind?

Diese Unebenheiten in der Darstellung fithren mich zu der Beobachtung, dafd sich eine Reihe
von Fliichtigkeitsfehlern eingeschlichen haben, so z. B. bei den deutschen bibliographischen Anga-
ben, bei der griechischen, armenischen, aber auch dthiopischen Transliteration, die nicht immer
den Regeln entspricht. So wire z. B. & dvé. ("P.e.ﬂ-) besser mit Mdsabafi (qaddase) zu translite-
rieren (und nicht mit »Mdashdf ...<), denn h, wic auch U und "1, ebenso wie h und 0, sind mit
einem a zu erginzen, nicht mit 4 bzw. 4).

Und es sind die unvollstindigen Angaben beim Namensregister und Glossarium zu nennen. So
fehlt z. B. beim letzteren der Hinweis auf das Offizium »Kestdti "Aryam« (s. S. 380). Diese und
andere kleinere Schénheitsfehler beeintrichtigen im grofien ganzen nicht den grofien Wert dieser
Studie, die insgesamt eine beachtliche Leistung darstellt.

Aufgefallen ist mir, dafl der Begriff e mit der Bedeutung von »Sammlung« (wobei in der
athiopischen handschriftlichen Uberlieferung die hagiographischen Sammlungen gemeint sind, s.
S.232) eine nicht zu iiberschende Gemeinsamkeit mit dem syrischen Hinweis auf die vaax
im Zusammenhang mit Qale d-sahra und der armenischen Aufteilung des Psaltersin gnp(u)yury
lauch: gnpyuiy, gnup(w)guy geschrieben] zeigt.”

Nicht minder interessant ist die Prisenz von Ps 62 und Ps 50 im Morgenoffizium (s. S. 341),
was m. E. auf eine Verschmelzung unterschiedlicher Uberlieferungen zuriickzufiihren ist. So
treffen wir z. B. Ps 50 auch im ostsyrischen und armenischen Morgenoffizium an, und Ps 62 ist
vor allem mit dem byzantinischen Offizium zu verbinden.

Insgesamt ist die vorliegende Verdffentlichung eine Fundgrube fiir dicjenigen, die sich mit den
ostlichen Riten beschiftigen, und bei weiteren Arbeiten iiber den dthiopischen Ritus aufgrund
der Fiille von Informationen unverzichtbar.

Gabriele Winkler

3 Cf. G. Winkler, »The Armenian Night Office Il«, Revue des Etudes Arméniennes 17
(1983), 474, 478.



274 Besprechungen

Gtinter Prinzing — Andrea Schmidt (Hrsg.), Das Lemberger Evangeliar. Eine
wiederentdeckte armenische Bilderhandschrift des 12. Jahrhunderts, Wiesbaden
(Dr. Ludwig Reichert Verlag) 1997 (= Sprachen und Kulturen des Christlichen
Orients, Band 2), 186 Seiten, 2 Karten und 41 Tafeln, 198,- DM

Der hervorragend ausgestattete Band berichtet iiber das bekannte illuminierte armenische Evange-
liar, das 1198/99 in Kilikien geschrieben wurde und nach dem Schreibort auch Skevra-Evangeliar
heifdt, das sich in den letzten Jahrhunderten in Lemberg befand und seit dem Zweiten Weltkrieg
als verschollen galt. Er befafit sich mit der Handschrift selbst und ihrer Bedeutung, aber auch mit
ihren historischen Umfeldern und der unverhofften und zufilligen Wiederentdeckung.

Eine kurze Beschreibung des Evangeliars, wie er sich in einem Handschriftenkatalog finden
wiirde, stammt von Christian Hannick und Giinter Prinzing (S. 27-30).

Der Zeit und dem Ort der Entstehung gilt der informative Beitrag von Andrea Schmidt »Kloster
Skevra (12.-14. Jahrhundert) im Schnittpunkt kirchlichen und kulturellen Wandels in Kilikien«
(S. 121-142). Fur die Geschichte des Klosters sowie dessen Schreib- und Malschule war sein Abt
Nerses von Lambron (1176-1199), gleichzeitig Erzbischof von Lambron und Tarsos, von besonderer
Bedeutung. In leicht journalistischer Weise beginnt die Verfasserin mit der Schilderung eines
Raubzuges auf eine Karawane, bei dem Nerses 1190 die Handschrift eines seiner Werke, von dem
noch kein weiteres Exemplar existierte, abhanden gekommen war. Dieser "erschiitternde” Vorfall
veranlafite ihn, eine Kopie cines anderen von ihm geschriebenen Werkes in Auftrag zu geben.
Nun war der Verlust von Handschrift im Orient alles andere als ein besonderes Ereignis, und das
Abschreiben war auch sonst gang und gibe. Aber sei dem, wie ihm wolle! Die Verfasserin kommt
dann auf die Skriptorien im armenischen Kilikien zu sprechen, insbesondere das des Klosters
Skevra bei Lambron. Dessen Name soll sich von oxevdgtov herleiten. Das syrische Aquivalent
a0t oder wiano, auf das die Verfasserin unter Bezug auf das etymologische Warterbuch
von Aéaryan hinweist, ist nicht ’asq#rin/sqsrin zu transkribieren, sondern im Hinblick auf die
griechische Aussprache desev (als ew) wohl esqewrin oder sqew(a)rin (vgl. etwa Brockelmann,
Lexicon Syriacum 494a). Die erste im Kloster geschriebene Handschrift ist fiir 1173 belegt, also
schon vor dem geschilderten Verlust des Nerses. Schr niitzlich ist die Aufzahlung der Schreiber
bis zum vermutlichen Untergang des Klosters in der Mitte des 14. Jh. Die Verfasserin zieht dafiir
zu Recht Handschriftenkolophone heran. Sie stiitzt sich dabei hauptsichlich auf die Sammlungen
der Schreibervermerke von Mat‘evosyan (fir das 5.-12. Jh. bzw. fiir das 13. Jh.) und von Ha&‘ikyan
(fir das 14. Jh.). Da diese in Erevan erschienenen Werke wohl nicht iiberall leicht zuginglich
sind, wire es sinnvoll gewesen, auch die Fundstellen in dem ilteren Sammelwerk von Katholikos
Garegin 1. (5. Jh. bis 1250) oder vor allem dic in den jeweiligen Handschriftenkatalogen anzugeben.
Uberhaupt bringen die Kataloge noch Erginzungen. So schrieb 1310 in Skevra der Schreiber
Johannes, Sohn der Mina, die Hs. Jerusalem 1946; er war wegen der von der Verfasserin erwihnten
Verfolgungen wie andere Ménche voriibergehend in Zypern gewesen, wo er 1308 die Hs. Jerusalem
1926 kopiert hatte. 1313 befand er sich nicht (mehr?) in Skevra, wie sich aus der Hs. Manchester
Arm. 10 ergibt; dort erfahren wir auch den Vatersnamen Konstantin (Ha&‘ikyan S. 94). Fiir 1325
und 1328 sind der Schreiber Johannes (Sohn des Sargis) und der Maler Sargis bezeugt (Is.
Jerusalem 97); wohl dieser Johannes schrieb 1325 auch die Hs. Erevan, Matenadaran 5708. 1229
ist in Skevra noch der Schreiber Joseph mit einem Evangeliar vertreten (Jerusalem 3602, Nr. 2).
Bei der 1349 entstandenen, auf S. 142 nicht niher bezeichneten Handschrift kénnte es sich um
Erevan 7157 handeln. Auf S. 136 {iberrascht es, unter den Schreibern neben cinen »Basil« noch
einen »Barsel« zu finden. Beide sind identisch, weil »Barset« (so wire es richtig) die armenische



Besprechungen 275

Form von »Basil(eios)« ist. Im Register tauchen fiir S. 129 sowohl Barsel wie Basil auf, obwohl
»Basil« auf der Seite nur einmal vorkommt. Der Kopist Basil vom Ende des 12. Jh./Anfang des
13. Jh. (S. 129) kann nicht mit dem Basil vom Ende des 13. Jh. (S. 139) identisch sein (so sicht es
aber nach dem Register aus). Der Abt Mhit‘ar von Skevra (S. 137) ist auch als Schriftsteller
hervorgetreten (vgl. N. Pogarean, Hay grogner, Jerusalem 1971, 301-303).

Auf S. 130-132 werden die wenigen Nachrichten iiber den Schreiber (Gregor; gestorben um
1216) des Lemberger Evangeliars und den Besteller (Stephanos; gestorben 1218 oder wenig spiter)
zusammengestellt, Dies leitet iiber zu einem weiteren Beitrag von Andrea Schmidt: »Die Kolophone
des Lemberger Evangeliars« (S. 93-105 mit Tafel 1-4). Merkwiirdig ist, dal§ der Schreiber selbst
iiberhaupt nicht mit einem eigenen Vermerk vertreten ist. In dieser Form hat sich nur der Besteller
verewigt. In dem umfangreichen »Hauptkolophon« nach dem Johannesevangelium, der allerdings
wegen des Fehlens eines Blattes unvollstindig ist, macht Stephanos lingere Ausfithrungen iiber
dic Bedeutung der Evangelien, die ihn zur Beauftragung des berithmten Schreibers Gregor veranlafit
hitten. Er gibt darin auch Datum und Schreiborte (die Kloster MlidZ und Skevra in Kilikien) an.
Bei den anderen Vermerken handelt es sich nicht um Kolophone, sondern um kurze Fiirbitten
des Stephanos fiir sich und seine Eltern am Schlufl der drei anderen Evangelien sowie um eine
Notiz iiber den Tod des armenischen Konigs Leo 1. (1229), zwei Besitzervermerke von 1422 und
1592 und ein Gedicht desjenigen, der das Buch zu unbekannter Zeit neu eingebunden hat. Diese
Notizen werden erstmals {ibersetzt. Im Original ist der Kolophon schon mehrfach gedrucke, u. a.
auf S. 613-619 in dem erwihnten Sammelwerk des Katholikos Garegin 1. (von der Verfasserin
nicht erwiihnt). Die beigegebenen Photographien sind leider stark verkleinert, so dafl sie teilweise
nur mit Mihe zu lesen sind.

Christian Hannicks Ausfithrungen »Zum armenischen Evangeliar« (S. 31-37) gelten der armeni-
schen Evangelieniibersetzung im allgemeinen und ihrer Bedeutung, gehen aber mit einigen Bemer-
kungen auch auf den armenischen Text des Lemberger Evangeliar ein.

Der wichtige Beitrag von Anton von Euw trigt die Uberschrift »DasLemberger Evangeliar als
Kunstwerk« (S. 39-83 mit Tafel I-VIII). Nach einer Liste der vorhandenen Illustrationen und
allgemeineren Ausfithrungen iiber Technik und Farben beschreibt er eingehend die Kanontafeln,
die vier Evangelistenbilder, die Initialzierseiten sowie die bemerkenswerten kleineren vegetabilen
und figiirlichen Randillustrationen, wobei durch Randziffern auf die Abbildungen verwiesen
wird (auf Tafel XXVI wurden die Abbildungen 2 und 4 offenbar beim Druck vertauscht und
stehen nicht mehr in der Reihenfolge der Folien, so dafl die Verweise auf S. 67 entsprechend zu
verbessern sind). Grofiformatige Szenen aus dem Neuen Testament enthilt das Evangeliar nicht.
Der Verfasser ordnet die Tllustrationen kunstgeschichtlich in die lange Reihe byzantinischer und
armenischer Evangeliare ein. Er kommt zu dem Ergebnis, daff die unmittelbaren Vorlagen im
2. Viertel des 12. Jh. in Konstantinopel entstanden seien. Angesichts der engen Beziehungen
zwischen den Armeniern in Kilikien und Byzanz ist das nicht tiberraschend. Nach einer zusam-
menfassenden Wiirdigung des Malers schlieBt der Beitrag mit Bemerkungen iiber den Einband,
der nicht der urspriingliche ist, sondern die jetzige Form im spiten 17. oder 18. Jh. erhalten hay;
die Reliefs darauf wurden nach siiddeutschen Vorbildern wohl in Lemberg gestaltet.

Giinter Prinzing (»Zur Bedeutung und Geschichte des Lemberger Evangeliars«, S. 11-30) fragt
u. a. danach, ob die Handschrift bei der Kronung Konig Leons . von Kilikien benutzt wurde, die
in dem Jahr stattgefunden haben diirfte, als das Evangeliar fertiggestellt wurde. Da der Priester
Stephanos als Besteller angegeben ist, halte ich dies fir ganz unwahrscheinlich. Auch wenn Stephanos
offenbar cine bedeutende Personlichkeit war, wie nicht zuletzt die Bestellung eines so aufwendigen
Evangeliars zeigt, fehlt ein Hinweis auf besondere Nihe zum Kénigshaus. Angesichts des sehr



276 Besprechungen

ausfiihrlichen Kolophons wiirde man zumindest einen Hinweis auf das Ercignis erwarten, wenn
die Handschrift das Krénungsevangeliar werden sollte.

Es sei besonders hervorgehoben, dafl wir Prinzing die Wiederentdeckung des Evangeliars im
Gnesener Didzesan-Archiv und seine Identifizierung verdanken und daf er auch die dringend
notwendige Restaurierung im Mainzer Gutenberg-Museum in die Wege geleitet hat. Damit hat er
sich — obwohl nicht Armenologe, sondern Byzantinist — grofie Verdienste um die Armenologie
erworben. Sein spannender Beitrag schildert die Umstinde der Entdeckung, der Restaurierung
und der anschliefenden Riickfiihrung nach Polen. Das Evangeliar war seit dem Zweiten Weltkrieg
in der Obhut der katholischen Kirche Polens, in die es auch wieder zuriickgegeben wurde. Wo es
sich heute befindet, ist nicht bekannt. Die Art und Weise, wie die kirchlichen Stellen in Polen die
Riickfiihrung betrieben, bestitigt das Sprichwort: »Undank ist der Welten Lohne!

Anette Lang-Edwards berichtet tiber die in Mainz sehr behutsam durchgefiihrten restauratori-
schen Mafinahmen (S. 111-119) und gibt gleichzeitig cinen guten Eindruck vom Zustand der
Handschrift.

Der Geschichte des Evangeliars, aber nicht nur dieser, sondern auch der Situation der Armenier
in Polen gilt der sehr lesenswerte und gut dokumentierte Beitrag von Christian Weise »Spuren
der armenischen Gemeinde in Lemberg« (S. 143-169; mit einigen Photos). Der Untertitel umreift
den Inhalt: »Von der Ansiedlung der Armenier in der Ukraine [wohl seit dem 11, Jh.] bis zum
Ende der armenischen Gemeinde in den Jahren 1940-1946 und ihrer Wiederbegriindung im Jahre
1989«

Das Evangeliar wurde 1930 durch einen Aufsatz des berithmten Wiener Mechitharisten und
Armenologen Nerses Akinean (1883-1963) der wissenschaftlichen Offentlichkeit bekanntgemacht.
Dessen von Mesrob Krikorian gezeichnetes Lebensbild stellt deshalb eine willkommene Abrundung
dar.

Der Band, der von einem Geleitwort des armenischen Botschafters in Deutschland in armenischer
und deutscher Sprache eingeleitet wird, schlieft mit einer Auswahlbibliographie, Registern, zwei
Landkarten und weiteren 21, diesmal farbigen Tafeln, auf denen die Kanontafeln, die Evangeli-
stenbilder, die Initialzierseiten und die meisten Randillustrationen abgebildet sind.

Der schone Band liefert alle wiinschenswerten Informationen iiber das Evangeliar und lifit
keine Wiinsche offen.

Hubert Kaufhold

Tomas Spidlik, S. J. — Michelina Tenace — Richard Cemus, S. J., Questions
monastiques en Orient (= OCA 259), Rom 1999, 269 S.

Im Band 259 der von Robert Taft S. J. herausgegebenen, fiir Orientalisten und Ostkirchenkundler
wichtigen Buchreihe haben drei Autoren Grundfragen des éstlichen Monchtums erértert. Zu
diesen Autoren gehdrt auch der durch zahlreiche Veréffentlichungen iiber ostchristliche Spiritualitat
international bekannte T. Spidlik. Er konnte z. T. auf seine Vorarbeiten zurlickgreifen, hat aber
die dort versffentlichten Ergebnisse in diesem Band in neue Zusammenhinge gestellt. Mit »Orient«
ist beinahe der gesamte Bereich der Ostkirchen gemeint, was an den Zitaten griechischer, russischer,
altsyrischer, armenischer und koptischer Quellen deutlich wird.

Den Beitrigen geht cine sehr umfangreiche Bibliographie (S. 11-50) voraus. Diese ist aufgefichert
nach den sieben Kapiteln des Buches. Da kein Autor als einzelner Verfasser hervortrite, ist bei
jedem Kapitel von cinem Gemeinschaftswerk auszugehen. Nach einer kurzen Einfihrung geht



Besprechungen 774

Kapitel T (8. 57-66) auf die Urspriinge des Ménchtums und auf das auflerchristliche Ménchtum
cin. Eine kritische Auseinandersetzung mit den rationalistischen Theorien tbgr die Urspriinge
des Monchtums (Weingarten, Zockler, Harnack u. a.) erfolgte hierbei nicht. Fiir die Verfasser des
Kapitels gilt Origenes als der Vorldufer des christlichen Ménchtums. Das zweite Kapitel unter
der Uberschrift »Die Ménche, Manner Gottes« (S. 67-85) charakterisiert die Grundanliegen des
Ménchtums: Absage an die Welt, geistlicher Kriegsdienst, eschatalogische Naherwartung, Riick-
kehr ins Paradies, Ruhen in Gott. Sozomenos und cinige andere Autoren der alten Kirche schen
im Ménch den wahren Philosophen. Wichtig ist in diesem Kapitel und in einigen Passagen
anderer Kapitel die Erliuterung des Zusammenhangs zwischen Taufe, Martyrium und Profefl.
Das Martyrium konnte als Bluttaufe das Taufsakrament ersetzen. Die Profef gilt nach dem
Wegfall der Christenverfolgungen als zweite Taufe. Die Monchsgeliibde sollen die empfangene
sakramentale Taufe wirksam machen. Auf den Zusammenhang zwischen Taufe und Profeff weist
der Brauch der Einkleidung des Professen mit dem Habit in Analogie zum Taufkleid und die
Zuteilung eines neuen Namens hin.

Kapitel drei (S. 87-152) geht auf die sog. evangelischen Rite ein, dic den Grundbestand der
Ordensgeliibde bilden: Keuschheit, Armut und Gehorsam. Dabei entstand bereits in der alten
Kirche die Frage, ob es sich um Rite oder um Forderungen an alle Christen handelt. Johannes
Chrysostomus akzentuiert die Frage anders, da er zwischen den einzelnen Stufen der Vollkom-
menheit unterscheidet. Die Voriiberlegungen am Anfang des Kapitels fiihren zur Erérterung der
einzelnen Rite beginnend mit der Jungfriulichkeit. Im Alten Testament wurden sexuelle Bezie-
hungen unterschiedlich bewertet. Sie wurden im Hohenlied gepriesen, konnten jedoch nach den
Ritualvorschriften unrein machen. Die herangezogenen Stellen aus Lv 15, 8 und 22, 3 sprechen
entgegen der Behauptung der Autoren des einschligigen Kapitels nur allgemein von kultischer
Unreinheit, jedoch nicht speziell von Unreinheit, die aus sexuellen Kontakten herriihre. Tm Neuen
Testament (Eph 5, 32) dient die Ehe als Vergleichspunkt mit der Beziechung zwischen Christus
und seiner Kirche. Die Jungfriulichkeit um des Himmelreiches willen kommt jedoch bereits bei
den Synoptikern ( z. B. Mt 19, 12) in den Blick. Diese und andere Motive werden von den
asketisclfen Schriftstellern immer wieder betont. Die Jungfriulichen gehéren nach Apk 14, 4 zum
Gefolge des Lammes. Origenes' betont aber dabei weniger die Jungfriulichkeit der 144000 Aus-
erwihlten als ihren Glauben an Christus. Auch ein von den Autoren behaupteter Zusammenhang
zwischen Jungfraulichkeit und Martyrertum wird in der aus dem Johanneskommentar des Origenes
angefiihreen Stelle nicht sichtbar. Die Verfasser dieses Kapitels stellen auch die Frage, ob nicht
platonische und andere philosophische Richtungen der Antike in den asketischen Schriften zu
ciner negativen Bewertung der menschlichen Sexualitét gefiihre haben. Ein detaillierter Nachweis
unterbleibt jedoch, da er zu weit vom Thema wegfiihren wiirde .

Der Abschnitt iiber den Geborsam (103-139) geht von den Zeugnissen der HI. Schrift aus und
wiirdigt die Aussagen der Kirchenviter und asketischen Schriftsteller. Bei der Begriindung des
Gehorsams geht es nicht nur darum, dafl dieser Gehorsam geleistet wird, sondern es werden auch
Forderungen an den Empfinger des Gehorsams gestellt, der die geistlichen Qualititen eines
Seelenfiihrers besitzen mufl. Nach traditioneller Ansicht, etwa seit Basilius dem Grofien, wird der
dem Oberen geleistete Gehorsam Gott erwiesen. Dabei bleibt die Frage unbeantwortet, wie sich
der gottliche Wille manifestiert. Die Autoren weisen auch auf die Gefahren hin, die sich aus einer
solchen Ansicht ergeben kénnen (z. B. Omnipotenz des Oberen, Infantilismus der Untergebenen).
Ein anderes Problem ergibt sich aus der Bewertung der Regel eines Klosters. Wenn sie einen
shnlichen Stellenwert erhilt wie die HI. Schrift, stellt sich die Frage, ob dann an einer Klosterregel

1 S. Origenes, Comm in Joh 1,1 (GCS 10, p. 3 £.); vgl. dézu Spidlik, Questions, 114.



278 Besprechungen

Anderungen vorgenommen werden diirfen. Gegeniiber den Ubertretern der Regel wurde je nach
Milde oder Strenge der Observanz eine milde oder harte Strafe angewandt. Gegen das strenge
Vorgehen des Pachomius soll sich eine Bischofssynode von Panopolis gewandt haben. Leider
fehlen genaue Zeitangaben sowie Hinweise auf Quellenmaterial?

Der Abschnitt tber die Armut (S. 142-152) erortert zundchst die biblischen Grundlagen und
wendet sich dann den patristischen Texten zu, welche den Sinn der Armut erliutern. Im 15./16.
Jh. wurde in Rufiland die Frage kontrovers diskutiert, ob Reichtum fir die Kloster als Institution
zulissig sei. Ein Konzil zu Moskau entschied die Frage zugunsten des Joseph von Volokolamsk
und erlaubte den Kléstern den Besitz von Giitern” Theodor von Studion war der Ansicht, dafl
der Besitz des Klosters Gott und den Armen gehore.

Kapitel IV (S. 153-189) ist dem asketischen Leben gewidmet. Erwihnung verdient der Hinwets,
dafl der Ménch in der altsyrischen Sprache «abila», (d. h. der Trauernde, Betriibte), heifit. Der
Maénch im Gewand der Bufle trauert iiber die Siinden, tut Bufie und reinigt sich durch die Praxis
von den Leidenschaften. Der Monch heifit seit Klemens von Alexandrien und Origenes auch
Asket, da er sich die Erlangung der Vollkommenheit durch geistliche Eintibung (Askese) zum
Ziel gemacht hat. Dazu kommt noch eine Definition des »Monchs«, die hier nicht genannt
wurde. Evagrios Pontikos sicht den Ménch als den, der von allem getrennt und doch mit allem
harmonisch verbunden ist.* Die Autoren sprechen von der »Spiritualisicrung des Leibes«, ohne
jedoch diesen Begriff genauer zu erliutern. Auch der Hinweis in der Fufinote auf Gregor von
Nazianz hilft nicht weiter.” Die dstliche Ménchstradition verwendet Begriffe, die der westlichen
Aszetik weniger geliufig sind: »Reinigung des Geistes«, »lebenspendende Abtétung« (Symeon
der Neue Theologe spricht von der Coomolog vérgwotg) und » Apatheia«.

Bei der niheren Erérterung der asketischen Praktiken wird Gregorius Bar Hebraeus zitiert,
demzufolge das Konzil von Seleucia-Ktesiphon (410) den Fleischgenuf§ eines Ménches ebenso als
Siinde bewertet wic den sexuellen Mifibrauch einer Frau. Jedoch haben 6stliche und westliche
Maénchsregeln wenigstens den kranken Monchen den Genufl von Fleisch erlaubt. Es gibt verschie-
dene Stufen des Schweigens. Die Autoren des Kapitels unterscheiden zwischen dem inneren
Schweigen, in dem sich der Ménch im Sinne der Gueouwvic dem gottlichen Willen unterwirft und
dem mystischen Schweigen, das zum Herzensgebet und zur Hesychia fihrt (S. 177 £.).

Das Ideal der Weltflucht beruht nicht auf der Abwertung der Materie wie im Buddhismus und
im Platonismus, sondern vor allem in der johanneischen Uberlieferung auf der Sicht der Welt als
der von Gott entfremdeten Sphire. Dennoch erméglicht die Distanz zur Welt eine positive
Weltgestaltung, wie die Beispiele der Kirchenviter und Asketen bezeugen.

Kapitel V ist dem Gebet gewidmet (S. 191-205). Jedoch ist dabei auch von Liturgie, geistlicher
Lesung, Meditation und Kontemplation die Rede. Origenes soll erstmals die lectio divina empfohlen
haben (S. 195). Im Zusammenhang mit der Kontemplation sprechen die Verfasser von der »impli-
ziten Kontemplation« (S. 203), ohne diesen Begriff niher zu erliutern.

Kapitel VI handelt iber die Arbeit der Ménche (S. 207-229). Die Bewertung der Arbeit war in
der Alten Kirche kontrovers. Die Messalianer lehnten sie zugunsten des immerwihrenden Gebetes
ab. Die Ménchsviter hatten zur Arbeit durchaus ein positives Verhiltnis, wie die Schriften des
Basilius, Chrysostomus und Theodor Studites zeigen. Fiir ihn ist Arbeit auch ein Mittel, um Gott

2 Vgl. ebd. S. 140.

Vgl. ebd. 147 f.

4 Or. 124; Beleg: G. Bunge, Drachenwein und Engelsbrot, Die Lehre des Evagrios Pontikos
von Zorn und Sanftmut, Wiirzburg 1999, 12

5 Vgl. ebd. S. 160 und Anm. 40; es heifit hier lediglich: »Grégoire de Nazianz, pp. 100

SV.«

A



Besprechungen 279

zu finden. Die Bewertung der geistigen Arbeit reicht von der Verteufelung durch einzelne Athos-
monche bis zu dem Ausspruch des Kyrill Phileotes (1015-1110), dafl ein Ménch ein lebendiges
Buch sei, andernfalls er einem offenen Grab gleiche. In einzelnen Klostern des Ostens sind
Akademien entstanden. Leider lieflen die Autoren das beriihmte Akademickloster in Gelati/Geor-
gien unerwahnt. Die Monche haben auch Aufgaben des Apostolates tibernommen. Auch der
Seelsorge gegentiber ist die Stellung des Ménchtums ambivalent. Das Monchtum als Laienbewegung
sollte nicht durch seelsorgliche Titigkeit nach aufen wirken, sondern wie Basilius sagte, durch
seine Askese dem Heil der Seele dienen. Doch war pastorale Titigkeit den Priestern und Bischofen,
die seit Chrysostomus immer mehr aus dem Monchstand gewihlt wurden, vorbehalten. Als
besondere Form des pastoral engagierten Monches haben die Verfasser des Buches den «Vartapet»
der armenischen Kirche hervorgehoben, der als gelehrter Priesterménch die Bischéfe unterstiitzt.
Leider wurde die Wiirdigung des russischen Starez unterlassen.

Kapitel VII geht auf die Formen des monastischen Lebens ein (S. 231 -259). Die monastischen
Schriftsteller haben Vor-und Nachteile des Lebens in der Einsamkeit und des Gemeinschaftslebens
herausgestellt. Das Gemeinschaftsleben hat jedoch stirkere Verbreitung gefunden und genaue
Regeln erforderlich gemacht. Das Ménchtum kannte bereits unter Basilius dem Groflem die
»stabilitas loci«, d. h. die Verpflichtung des Monchs, seiner Klostergemeinschaft am Ort treu zu
bleiben. Vor allem die orientalischen Ménche haben Sonderformen entwickelt, wie z. B. die
Saulensteher (Styliten). Leider erfahren wir nichts dartiber, wann und warum diese Formen wieder
verschwunden sind.

Zusammenfassung (S. 261 -264) und Index (265-269) beschlieflen das Buch. Der Leser gewinnt
einen umfassenden Einblick in alle wichtigen Fragen, welche das orientalische Ménchtum betreffen.
Das Buch bietet eine wichtige Grundlage fiir weitere Studien des dstlichen Ménchtums und
seiner Geschichte. Die umfangreiche Bibliographie zu jedem einzelnen Kapitel verhilft zu einem
vertieften Einstieg in Detailbereiche. Eine Auflistung aller Quellenschriften, wie z. B. der Regeln
des orientalischen Ménchtums, der Biographien von Ménchsvitern und deren Schriften tiber das
Ménchtum wiirde dem Forscher die Suche erleichtern.

Ferdinand R. Gahbauer

Robert F. Taft, Beyond East and West. Problems in Liturgical Understanding.
Second Revised and Enlarged Edition. Rom (Edizioni Orientalia Christiana,
Pontifical Oriental Institute) 1997, 318 Seiten, ISBN 88-7210-314-2

Der Titel des Sammelbandes mit Arbeiten des renommierten Liturgiewissenschaftlers Robert
Taft, SJ, Professor am Pipstlichen Orientalischen Institut in Rom, stellt bereits die Arbeitsintention
und -methode des Verfassers vor, nimlich »iiber Ost und West hinaus« im Sinne der Vergleichenden
Liturgiewissenschaft aus der Kenntnis historischer Entwicklung zur vertieften Erfassung der
christlichen Tradition zu gelangen. Der Band vereinigt fiinfzehn Arbeiten aus den 70er und 8Qer
Jahren. Die ersten elf Arbeiten befanden sich bereits in der 1984 veréffentlichten amerikanischen
Erstausgabe des Buchs. Vier weitere sind hinzugefiigt. Der Band wird durch ein ausfithrliches
Register erschlossen.

Trotz der heterogenen Entstechung handelt es sich keineswegs um eine blofle Aufsatzsammlung.
Die einzelnen Kapitel sind Themenschwerpunkten zuzuordnen. Die ersten kreisen um die Frage
der Geschichtlichkeit als Grundkategorie christlichen Gottesdienstes. So beginnt der Band mit
Prolegomena zu einer Theologie des christlichen Festes. Dabei kommt die Intention des Verfassers



280 Besprechungen

zum Ausdruck: Es komme nicht darauf an, zu einem wie auch immer verstandenen »Goldenen
Zeitalter« zuriickzukehren, sondern, das Mysterium und die Bedeutung Christi auf den heutigen
Sitz im Leben anzuwenden (S. 28). Es geht also nicht um historische Details an sich, sondern um
die Verbindung von geschichtlicher Erkenntnis und pastoraler Verantwortung. Von besonderer
Bedeutung ist die Tatsache, daf§ Taft in der latcinischen wie in der orientalischen Tradition
gleichermaflen zu Hause ist. Grundsitzliche Erkenntnisse bietet auch das zweite Kapitel iiber die
These der Historisierung des Kirchenjahres in der Alten Kirche. Es wird deutlich, daff die in der
Wissenschaft oft vertretene Trennung von Mysterium und Historie so nicht aufrecht zu erhalten
ist. Bei der Betrachtung des Sonntags in der byzantinischen Tradition (Kapitel 3) wird deutlich,
daf westliche Mifibriuche (z. B. diec Anhiufung der Eucharistiefeiern) durch eine Orientierung
an orientalischen Traditionen zu korrigieren wiren. Wichtige Erkenntnisse werden tber das
Fasten (Kapitel 4 und 5) vermittelt, eine im Westen weitgehend untergegangene Dimension christ-
licher Lebenspraxis. Mit Kapitel 5 beginnt ein Themenkomplex, der sich mit Fragen um die
Eucharistie befafit. Auch hier werden aus der liturgievergleichenden Sicht derzeitige westliche
Positionen hinterfragt, so die Kommunionfrequenz oder die Konzelebration. Fiir die aktuelle
rémisch-katholische Diskussion beziiglich der Reihenfolge des Kommunionempfangs ist die Be-
obachtung in Kapitel 7 von grofer Bedeutung, nach der auch der Priester in der byzantinischen
Tradition Empfangender ist. Eucharistie ist fiir keinen etwas, das man einfach nimmt. Sie ist eine
empfangene Gabe, ein geteiltes Mahl.

Kapitel 8 behandelt den Geist des ostkirchlichen Gottesdienstes. Es macht deutlich, dafl der
Gottesdienst in den orientalischen Traditionen einen zentralen Stellenwert einnimmt, der nicht
nur behauptet, sondern auch gelebt wird. Das nichste Kapitel »Danksagung fiir das Licht« ist ein
Entwurf ciner Theologie der Vesper. Die Lichtsymbolik, die in der byzantinischen Tradition
immer erhalten geblieben ist, wird in jiingerer Zeit auch in den westlichen Kirchen wiederentdeckt.

Kapitel 10 und 11 geben Aufschlufl iiber die liturgiewissenschaftliche Arbeitsmethode des
Verfassers. Stirker methodologisch bestimme ist das zehnte Kapitel, in dem es um die Struktur-
analyse liturgischer Einheiten geht. Diese Methode wird von Taft in seinem groff angelegten
Kommentar der byzantinischen Liturgie angewandt. Kapitel 11 skizziert die Entwicklung der
byzantinischen Eucharisticfeier. Es geht um den Entwurf einer Meflerklirung analog zu Jungmanns
«Missarum sollemnia». In Teilen hat der Verfasser dieses opus magnum bereits vorgelegt.

Mit Kapitel 12 beginnt der erweiterte Teil der Neuedition des Bandes. Mit dem Titel »Liturgie
als Theologie« legt der Verfasser eine »Apologia pro disciplina sua« vor, die fiir dic derzeitig
gefiihrte Methodendiskussion der deutschsprachigen Liturgiewissenschaft von grofler Bedeutung
ist. Merkwiirdigerweise muf sich offensichtlich nur die Liturgiewissenschaft unter den theologi-
schen Disziplinen permanent selbst legitimieren. Dies hat wohl damit zu tun, dafl der Gegenstand
der Liturgiewissenschaft mit der Identititsfrage christlicher Existenz engstens zusammenhingt.
Liturgie ist mehr als Glaubensausdruck, sie ist Handeln Gottes in Christus und der Menschen
mit Gott. Insofern muf alle christliche Theologie zugleich liturgische Theologie sein. Dabei sind
die verschiedenen Zugangsweisen, die philologische, historische und praktisch-theologische, ko-
existent. Taft warnt in diesem Zusammenhang jedoch zu Recht vor einer allzu schnellen pastoralen
Umsetzung liturgiewissenschaftlicher Erkenntnisse.

Kapitel 13 betrifft die Soteriologie der liturgischen Feier. Der Verfasser bezicht sich hier auf
einen personalen Ansatz der Sakramententheologie, den der deutsche Dogmatiker Bernhard Lan-
gemeyer vor Jahrzehnten in der Festschrift fiir Otto Semmelroth ausgefiihrt hat. In sechzehn
Thesen wird cine Soteriologie der Liturgie entwickelt.

Das vierzehnte Kapitel versteht sich als eine Wertung der rémischen Tagzeitenliturgie vor dem
Hintergrund des historischen Kontextes. Der Verfasser hat die Thematik in seinem Buch tber das



Besprechungen 281

Stundengebet in Ost und West breit behandelt. Das Dilemma des westlichen Stundengebets liegt
darin, dafl es allzu sehr zu einer monastischen Sonderform geworden ist: An die Stelle des tiglichen
Gebetes der Gemeinde trat die tigliche Eucharistie. Es stellt sich die Frage, ob aus der Wahrnehmung
altkirchlicher Gemeinsamkeit ein neuer Ansatz fiir das gemeindliche Stundengebet zu finden ist.

Der abschliefende Beitrag geht auf die Rede des Verfassers anlafilich der Preisverleihung des
amerikanischen Berakah-award 1985 zuriick. Er ist stark biographisch geprigt und zeigt noch
einmal eindriicklich seine theologische und spirituelle Position. Hier werden wiederum die Bedeu-
tung der liturgiehistorischen Forschung fiir die Pastoral herausgestellt und die damit verbundenen
Aufgabenfelder skizziert. Der Liturgiehistoriker warnt vor einer falsch verstandenen Spontaneitit
und Kreativitit, die leicht am Wesen der Liturgie vorbeigeht. Er verfillt aber nicht in das gegenteilige
Extrem einer volligen Verobjektivierung der liturgischen Tradition. Liturgiereform ist eine stindige
Aufgabe, diese darf freilich nicht losgelost sein von der Tradition, die zu verstehen ist als eine
gemeinsame apostolische Uberlieferung, die mit ihren beiden Lungenfliigeln atmet, dem des Ostens
und dem des Westens.

Es ist dem Verfasser zu danken, daff er das Werk in der erweiterten Form neu herausgegeben
hat. Es hat gegeniiber der Erstausgabe nichts an Aktualitit eingebiifit, im Gegenteil. Viele Frage-
stellungen, die in diesem Band behandelt werden, sind stirker in den Blickpunkt westlicher
Theologie geriickt, z. B. die Frage nach dem theologischen Stellenwert der Liturgie, der Zukunft
der liturgischen Erncuerung oder nach dem Selbstverstindnis der Liturgiewissenschaft. Aus der
soliden Kenntnis der dstlichen und westlichen Traditionen heraus vermag der Verfasser, tragfihige
Perspektiven zu eréffnen. Da das Werk immer wieder die Briicke von der Theorie zur Praxis und
von der Praxis zur Theorie schligt, verdiente es eine deutsche Ubersetzung, um einem breiteren
Leserkreis zuginglich gemacht zu werden. Es erteilt in seiner fundierten Positionsbestimmung
extremen Haltungen nach beiden Seiten eine Absage. Dabei wird deutlich, dafl die Liturgie als
Lebensmitte der Kirche sich sowohl dem Zugriff beliebiger Verinderung als auch dem Ansinnen
integralistischer Zementierung verschliefft. Um diese Mitte zu wahren, bedarf es freilich umfassender
historischer Kenntnisse und theologischer Erkenntnis auf hochstem Niveau, die der Verfasser in
seinem Werk vorlegt.

Albert Gerhards

Gabriele Winkler, Studies in Early Christian Liturgy and Its Context (= Va-
riorum Collected Studies Series: CS593) Aldershot-Brookfield 1997, X, 328
Seiten, ISBN 0-86078-656-0

Die Tiibinger Liturgiewissenschaftlerin hat ihre Aufsitze zur frithen christlichen Liturgie und
ihrem Kontext in einer renommierten Reihe mit Monographien und Sammelbinden bedeutender
Forscher iiber die Alte Kirche und ihre Umwelt publiziert. Lange Zeit hat sie in den USA gelehrt,
wo sie ihre in Rom begonnenen philologischen und liturgichistorischen Studien fortsetzte. Sie ist
weltweit eine fithrende Spezialistin fiir die armenische und syrische Liturgie und Vertreterin der
Vergleichenden Liturgiewissenschaft, die auf Anton Baumstark zurtickgeht. (1998 fand im Pipstli-
chen Orientalischen Institut in Rom ein Kongref$ iiber diesen bedeutenden Zweig der Liturgiewis-
senschaft statt, dessen Ergebnisse demnichst in einem eigenen Sammelband vorliegen. Im Marz
2000 wurden die wissenschaftlichen Verdienste von Gabriele Winkler in demselben Institut mit
einem Festakt und der Uberreichung einer Festschrift gewiirdigt).

Der Aufsatzband vereinigt sieben Arbeiten unterschiedlicher Linge, die zwischen 1978 und



282 Besprechungen

1996 zuerst veroffentlicht worden sind, fiinf in englischer, zwei in deutscher Sprache. Wie bei
dieser Art von Reprints iiblich handelt es sich um eine fotomechanische Wiedergabe ohne Durch-
numerierung. Die sieben Beitrage sind durch rémische Ziffern gekennzeichnet unter Beibehaltung
der originalen Numerierung in den jeweiligen Periodika bzw. Sammelbanden. Auf sechs Seiten
sind Nachtrige zu den verschiedenen Beitragen angefugt, auflerdem ein umfangreiches Register,
das den Gebrauch des Bandes auflerordentlich erleichtert.

Im Vorwort erliutert die Verfasserin Aufbau und Zielsetzung des Buchs. Es ist in drei Abteilungen
untergliedert, deren erste begriffsgeschichtliche Untersuchungen zur Tauftheologie, Pneumatologie
sowie Inkarnationsterminologic in Bezug auf das Credo enthilt. Zu letzterem Thema ist ein
grofieres Werk der Verfasserin erschienen (s. u.). Der zweite Abschnitt enthilt strukturelle Analysen
der Tauftheologie, der Anaphora sowie des Stundengebets. Hier bezieht sich die Verfasserin
explizit auf die Vergleichende Liturgiewissenschaft, wie sie urspriinglich in Deutschland gelehrt
wurde, dann mit Juan Mateos im Orientalischen Institut in Rom wieder aufgegriffen wurde und
heute von ihr weitergefithrt wird. Die dritte Abteilung enthilt eine Studie tiber die Auswirkungen
des Konzils von Ephesus in Syrien und Armenien, ist also weniger liturgiewissenschaftlich als
kirchenhistorisch orientiert.

Die einzelnen Beitrige kénnen wegen ihrer Reichhaltigkeit nur mit groben Strichen skizziert
werden. Dabei soll aber deutlich werden, welche Methode und Intention die Verfasserin verfolgt.
Der erste Beitrag befaflt sich mit der pribaptismalen Salbung, threr urspriinglichen Bedeutung
und den spiteren Bedeutungsverschiebungen. Ausgangspunkt ist die unterschiedliche Deutung in
Ost und West. Hat der Westen mehr den Reinigungsaspekt (paulinisch-christozentrische Tauftheo-
logie in Anschluff an Rom 6) in den Vordergrund gestellt, so sicht der Osten darin cher ein
Geburtsritual (johanneisch-pneumatische Tauftheologie' im Anschluff an Joh 3). Die pribaptismale
Salbung hatte damit einen zentralen Stellenwert, da sie den Eintritt in das messianische Kénigstum
symbolisierte (Thomasakten). Erst im vierten Jahrhundert geschieht ein Wandel: Der Taufbrunnen
wird als Grab verstanden, die pribaptismale Salbung wird auf den vorbereitenden Charakter
reduziert. Kathartische und apotropiische Elemente schieben sich in den Vordergrund.

Diese wichtige Erkenntnis einer umfassenden Bedeutungsverschiebung wird vor allem durch
terminologische Untersuchungen der fiir Ol und Salbung verwandten Begriffe gewonnen. Mit
ihnlichen Methoden kommt die Verfasserin auch im zweiten Aufsatz, der sich mit dem Motv
des Ruhens des Geistes auf Jesus bei der Taufe im Jordan sowie mit dem Topos Erkenntnis und
Ruhe in Mt 11,27-29 befaflt. Es geht um das Verhiltnis von Logos- und Geistchristologie. Durch
die philologischen Analysen kommt die Urspriinglichkeit der Geistchristologie zum Vorschein,
die syrischer Provenienz ist. Der Geist ist miitterliches Prinzip, ein in der griechischen Welt
vergessener Gedanke.

Die dritte Arbeit befafit sich mit dem armenischen, syrischen und griechischen Sprachgebrauch
bei den Aussagen tiber die Inkarnation in den frithen Zitaten des Symbolum. Der urspriinglich
vorherrschende Terminus bei den Armeniern und Syrern war der der »Bekleidung«. Seit dem
fiinften Jahrhundert wird er umgeindert in »sich verleiblichen« bzw. im sechsten Jahrhundert zu
»sich hominisieren«. Ausldser fiir diese Verinderung war die Auseinandersetzung mit der chalce-
donensischen Terminologie, die zu einer Angleichung fihrt. Die alte Terminologie hat sich in
den iltesten georgischen Troparien (= ladgari) erhalten. Inzwischen liegt eine ausfiihrliche Unter-
suchung der Verfasserin zur Entwicklungsgeschichte des armenischen Symbolums vor: Uber die
Entwicklungsgeschichte des armenischen Symbolums. Ein Vergleich mit dem syrischen und grie-
chischen Formelgut unter Einbezichung der relevanten georgischen und dthiopischen Quellen
(= Orientalia Christiana Analecta 262, Rom 2000).

Die zweite Abteilung des Bandes beginnt mit einem Aufsatz tiber die frithe Form der Epiklese.



Besprechungen 283

Bekannt ist seit der grundlegenden Untersuchung von S. Brock aus dem Jahr 1974 die Urspriing-
lichkeit der ost-syrischen »Komm-Epiklesen« gegeniiber den griechischen und den von ihnen
beeinflufiten spiteren west-syrischen Epiklesen mit dem Verb »senden« (vgl. dazu die Austithrungen
der Verfasserin in Theologische Quartalschrift 174 [1994], besonders 215-220). Die »Komm-
Epiklesen« werden weiterentwickelt mit dem Motiv des Bleibens und Wohnens. Die Frage ist, an
wen sic urspriinglich adressiert sind: an Christus oder den Geist (als miitterlichem Prinzip)? Die
Quellen deuten auf das Letztere hin, wobei der urspriingliche Sitz im Leben die Olweihe ist.
Insgesamt zeigt die terminologische Untersuchung, dafl die Epiklesefrage neu zu bedenken ist.

Die beiden nichsten aufeinander aufbauenden Beitrdge befassen sich mit dem armenischen
Nachtoffizium. Es handelt sich um detaillierte strukturelle Vergleiche, die im wesentlichen die
grofere strukturelle Transparenz des armenischen Offiziums erweisen. Dessen Studium ist fiir
die Rekonstruktion der Offizien in den anderen Liturgiebereichen des Ostens von grofier Bedeu-
tung. Wihrend der erste Beitrag sich mit dem Eréffnungsteil befafit, konzentriert sich der zweite
auf die Psalmodie und die sekundiren Elemente. Letztere verdringen die Psalmodie in zwei
Stufen. Zuerst treten alt- und neutestamentliche Cantica an die Stelle der Psalmen, dann Hymnen.
Die Frage ist, in welchem Verhiltnis die unterschiedlichen Elemente zueinander stehen. Der
Beitrag enthilt eine grofie Fiille von wichtigen Informationen, z. B. iiber die Psalmenverteilung
oder die schrittweise Ausbreitung der alttestamentlichen Cantica von der Ostervigil Gber die
Vigil der Sonntage zur tiglichen Vigilfeier. Auch hier zeigt sich, daff die Armenier die Struktur
des Nachtoffiziums noch am stirksten bewahrt haben. Die sekundiren Elemente verdringen
zwar auch hier die primiren, jedoch wird die urspriingliche Logik nicht zerstort wie in anderen
Liturgiebereichen.

Die beiden Studien iiber das Nachtoffizium sind fiir die noch zu schreibende Geschichte des
Stundengebets im Osten und Westen von groffer Bedeutung. Die Verfasserin hat hierzu schon
verschiedene andere Beitrige vorgelegt, etwa iiber die Kathedralvesper in Ost und West. Deutlich
wird hier wie auch bei den anderen Beitrigen, dafl eine vergleichende Untersuchung der Termino-
logie und der Strukturen fiir das historische wie fiir das theologische Verstindnis der liturgischen
Feiern unabdingbar ist.

Der letzte Beitrag des Bandes unterscheidet sich, wie schon gesagt, von den anderen durch das
Materialobjekt. Es geht um die Wirkungsgeschichte des Konzils von Ephesus in Syrien und
Armenien. Vergleichbar mit den anderen Beitrigen ist die angewandte Methode. Die Dokumente
(vor allem Briefliteratur der verschiedenen Sprachen) werden auf ihre jeweilige Terminologie hin
analysiert. Dadurch kommt es u. a. zu einer Korrektur des gangigen Kirchengeschichtsbildes. So
wurde Theodor von Mopsuestia durch den Patriarchen Proclus niemals offen verurteilt. Hier
handelt es sich um eine spitere Interpolation. Insgesamt macht der Beitrag deutlich, wie sehr die
armenische Kirche zwischen den Machtblécken Byzanz und Persien verflochten war. Am Ende
gibt die Verfasserin eine schematische Ubersicht, die den historischen Ablauf nach dem jetzigen
Kenntnisstand rekonstruiert.

Der Band bietet sieben Beispiele hochspezialisierter Forschung, die in threr Akribie beeindrucken
und Anstofie zu weiteren Studien geben. Dabei handelt es sich durchwegs um zentrale Fragen der
Liturgiewissenschaft, aber auch der systematischen und historischen Theologie allgemein. Die
Implikationen in Bezug auf Theologie und Praxis werden zwar kaum cinmal ausgefiihre, jedoch
sind sie fiir den aufmerksamen Leser leicht auszumachen (z. B. hinsichtlich der Epiklesefrage).
Insofern stellt der Band ein gelungenes Beispiel dafiir dar, wie die theologisch und historisch
ausgerichtete Vergleichende Liturgiewissenschaft einen wichtigen Beitrag fiir die gesamte Theologie
und die Okumene leisten kann.

Albert Gerhards



284 Besprechungen

Anton Spitaler, Philologica. Beitrige zur Arabistik und Semitistik. Hrsg. von
Hartmut Bobzin. Mit Indices versehen von Stefan Weninger (= Diskurse der
Arabistik 1) Wiesbaden (Harrassowitz) 1998, XII, 642 Seiten, ISBN
3-447-03980-9; ISSN 0949-6807, DM 248,-

Der vorliegende Band vermittelt ein Publikationserlebnis besonderer Art. Es ist der Reiz des
Neuen durch synchrone Vergegenwirtigung von vielen bekannten, aber zerstreuten, schon in
ihrer Vereinzelung wertvollen Forschungsergebnissen eines groflen Gelehrten, der sich seinem
Publikum im wesentlichen immer in der Form des Aufsatzes, der Miszelle, freilich auch in -
geftirchteter — Rezension prisentiert hat. Die ausgewihlten 74 Beitridge sind nicht eine lose anein-
ander gereihte Sammlung und reiner Nachdruck. Dies wiirde die bei vielen Kollegen mit Ernst
und Fleifl zusammengestellte Sammlung der Arbeiten Spitalers in Sonderdrucken und Kopien
nicht ersetzen. Den Herausgebern ist es, in grofiziigiger Mitarbeit des Autors, gelungen, ein
zusammenhingendes und in seiner Organizitat und Kohirenz beeindruckendes Gesamtwerk zu
prisentieren. Es liest sich in der Tat wie eine »Stilgrammatik des Arabischen« (Vorwort der
Reihenherausgeber; 23 Artikel) mit einer semitistischen Einleitung (6 Artikel), einem Appendix
mit Ausblicken auf den Fortgang der weiteren Disziplin (Rezensionen) und Personalia (Nachrufe).
Die Erginzungen zu den Originalverdffentlichungen sind mit Nummern am Rand verzeichnet
und im Anhang zu jedem Stiick abgedruck, ein Verfahren, das A. Spitaler beim Nachdruck von
Theodor Néldekes Zur Grammatik des classischen Arabisch. (Darmstadt, 1963) angewandt hat.
Stefan Weninger hat die Sammlung durch einen klug gegliederten, aber in seinen Nachweisen
zahlenmifig weise beschrinkten Index erschlossen (S. 625-642: Namen — Begriffe — Worter nach
Sprachen unterteilt).

Die 29 Rezensionen sind chronologisch geordnet und umfassen in ihrer Mehrzahl die Jahre
von 1949-68; nur eine noch aus 1987. Hier ist anzusetzen: Anton Spitaler hat zahlreiche nicht
verdffentlichte Rezensionen geschrieben in Form von langen Briefen an die Rezensierten (s. 0.).
Dariiber hinaus hat er in Hunderten von »gelehrten Briefen« (in vielfachem Sinn) Auskiinfte
erteilt, die an sich schon Aufsitze oder Miszellen waren, Briefe, in die sein ganzes Konnen und
Wissen einging. Auf diese Art hat er, mit dem ihm eigenen Ethos die Wissenschaft als kollektive
Leistung begreifend, auf hundertfach veristelten, zumeist nicht direkt durch Zitat und Herkunfts-
nachweis dokumentierten Wegen Wirkung entfaltet. Viele der von ihm beim Nachdruck zugege-
benen Erginzungen und Anderungen beweisen, daf er genauso aufmerksam und akribisch die
Briefe seiner Partner zur Kenntnis genommen und verarbeitet hat. Sollte man es sich wiinschen,
daf man diese durch Nachfragen und Nachsuchen in seinen Sammlungen und bei seinen Korre-
spondenzpartnern in einer Briefsammlung — in ihrer Art ein besonderer, risonierender, nicht
einfach auflistender Social Sciences Citations Index — aufzeigt? Oder ist es mehr im Sinne von
Anton Spitaler, wenn Rez. anderes verspricht?: Als wenn auch sehr bescheidener Teilnehmer am
Austausch hat er zum Beitrag Nr. 17 (S. 249-272) As-sabru ka-smihi 1992 anlifilich der Behandlung
einer ithiopischen Parallele eine abweichende Deutung eines der arabischen Belege geliefert, die,
wie sich aus den Nachtrigen S. 272 zu S. 646, Rand-Nr. 1 ergibt, bereits ]. van Ess in einem Brief
von 1967 vorweggenommen hat. Rez. verspricht, in andauernder und fruchtbarer Auseinanderset-
zung eine Behandlung von Nr. 10 (S. 149-146) Was bedeutet bagija im Koran? Hier kommt der
Autor, nach minutidser und kenntnisreicher Erérterung des Befundes im Arabischen, und in
strikter Befolgung seiner eigenen methodischen Vorgaben praktisch nur des Arabischen, zu dem
Schluff eben einfach »Rest« bzw. »Reliquien«. An vielen Stellen des Aufsatzes spiirt man in der
philologischen Argumentation die Nihe zum allgemein Sprachwissenschaftlichen (z. T. zur Uber-



Besprechungen 285

setzungstheorie bzw. vergleichend-semasiologischen Ansitzen), von dem iiberall spiirbaren breiten
Wissen und Verstandnis um kulturelle und historische Zusammenhinge ganz abgesehen. Er hat
sich als Arabist den naheliegenden Schritt versagt: der koranische Begriff gehért in ein semantisches
Feld vorzugsweise christlich-orientalischer Prigung, das ausgehend von Wértern der Grundbe-
deutung »lassen, zuriicklassen« die typischen Eigenschaften und Nachruhm (im Sinne von geistiger
und materieller Hinterlassenschaft) bezeichnet. Als wahrscheinlicher Vermittler in das koranische
Arabisch ist dth. taruf(at) zu benennen.

Zuletzt fragrt sich Rez., ob der modern gewundene Reihentitel, der zu dem eher »klassischens,
sachgerechten und niichternen Titel der Aufsatzsammlung im auffallenden Gegensatz steht, im
Sinne des groflen Arabisten Spitaler gewesen sein mag, dessen Zustimmung gefunden hat?

Manfred Kropp

OEMEAEIA. Spitantike und koptologische Studien, Peter Groffmann zum
65. Geburtstag, hg. von Martin Krause und Sofia Schaten, Wiesbaden (Reichert
Verlag) 1998 (= Sprachen und Kulturen des christlichen Orients, Band 3), 348
Seiten, DM 128,—

Peter Grossmann, dem langjihrigen Erforscher der christlichen Vergangenheit Agyptens und
Mitglied des Deutschen Archiaologischen Instituts in Kairo, ist eine Festschrift in der neu gegriin-
deten Reihe, die sich dem christlichen Orient widmet, zugedacht worden. Sie wird durch ein
Gruffwort an den Jubilar von Martin Krause (S. 9f.), das Schriftenverzeichnis des Jubilars
(S. 13-24) und einige Photos, die ihn bei seiner Arbeit zeigen, (S. 7) eingeleitet. Der Hauptteil, aus
24 Beitrigen bestehend, ist alphabetisch nach Autoren geordnet, was einer sich anbietenden
Thematisierung zuwiderliuft. Der Umfang der Beitrige bewegt sich im Rahmen von 10 Druckseiten,
was keine umfangreichen Untersuchungen zuliflt (mit Ausnahme des Beitrages von Jacek Kosciuk,
der sehr fachspezifisch tiber Siedlungsarchitektur von Abti Mina handelt). Es dominiert ein kopto-
logisches Spektrum mit verwandten Themen, die Nubien und Athiopien cinschlielen. Weil aber
die zeitlichen Grenzen fiir das, was schon koptisch oder noch spatantik ist, flieflend sind, kann
man von einer fast homogenen Publikation sprechen; bei der gegenwiirtigen Flut von Festschriften
eine Seltenheit! Leider finden sich kaum neueste Forschungsergebnisse, einiges wurde schon
andernorts verdffentlicht bzw. vorgetragen (man vgl. z. B. den Beitrag von J. Engemann, Ein
Tischfufl mit Dionysos-Satyr-Darstellung aus Abt Mina/Agypten, JbAC 41 (1998) 169-177 + 5
Tafeln mit dem hier publizierten). Man hat den Eindruck, daf manches mehr aus Verlegenheit als
aus Notwendigkeit publiziert wurde. Die redaktionelle Bearbeitung der Herausgeber war, soweit
iiberhaupt spiirbar, sehr behutsam. Die Autoren benutzten jeweils ihre eigene Zitierweise (besonders
das sog. Harvard-System erweist sich als sehr storend), die Zahl der Druckfehler ist nicht gering,
eine Liste der Errata fehlt. Auch bei der Bibliographie des Jubilars hat man sich nicht der Miihe
unterzogen, die ankiindigten bzw. im Druck befindlichen Beitrige mit entsprechenden Daten zu
erginzen, so ist z. B. der Beitrag Copt: bereits im 5. Band (und nicht im 1.) der Encyclopedia
dell’Arte Medievale 1994 erschienen (285-309), hier wird er aber immer noch als im Druck
befindlich angegeben.

Nicht jeder Beitrag kann ausfiihrlich besprochen werden. Es wird jedoch versucht, aus den
imaginiren Gruppierungen: Archiologie und Kunstgeschichte; Monastizismus und Kirchenge-
schichte; Geschichte und Texte, einige der darin angesprochenen Probleme bzw. Ergebnisse her-



286 Besprechungen

vorzuheben. Was Leser dieser Zeitschrift besonders interessieren wird, sind Beitrige, die den
Christlichen Orient betreffen; sie sind in der Mehrzahl.

D. Bénazeth versucht, Kenntnisse und vorhandenes Material iiber die Stid-Kirche zu Bawit,
einem der bekanntesten Orte koptischer Archiologie, forschungsgeschichtlich zu ordnen und die
Rekonstruktion seiner Kollegen aus dem Louvre zu begriinden (S. 33-40, mit zwei Abb.). Eine
angestrebte ausfiihrliche Diskussion konnte nicht stattfinden, weil der Umfang des Beitrages
dazu nicht ausreicht. Den Ausfithrungen iiber Bawit steht der Artikel von Marie-Hélene Rut-
schowscaya nahe, der die koptischen Tympana im Louvre (S. 289-303, mit 18 Abb.) zusammenstellt,
es jedoch bei ihrer Beschreibung belafit.

Aus den koptischen Funden publizierte Edda Bresciani (S. 41-44) ein interessantes Ostrakon
und kommentierte es kurz. Es stammt aus dem Phoibammon-Kloster in Deir el-Bahri und kann
in das 7./8. Jh. datiert werden. Es kénnte sich auf Apa Petros bezichen, der dem Kloster um 734
vorstand, wenn man sich mit dem Kontext des Fundes und anderer Ostraka einverstanden erkliren
kann, das scheint jedoch nicht in allen Punkten eindeutig zu sein .

Aus osterreichischen Erkundungen und Ausgrabungen werden neue Funde von Frau und
Herrn Buschhausen, in Zusammenarbeit mit Fathih Mohammed Khorshid, prisentiert. Heide
Buschhausen konzentriert sich auf Bronzen aus Abu Fano (S. 45-54, mit 6 Abb.). Sie folgen
spatantiken Formen und zeugen von deren Fortleben bis ins Mittelalter. Erginzend zu den
vorgefiihrten Parallelen (S. 49) kénnte man auch auf die aus dem Niltal, besonders aus Qustol-Ballana
und Meroé, hinweisen, was u. a. die iranisch-parthischen Einfliisse erkliren wiirde (dazu vgl.
meine Ausfiihrungen in: Kann die kuschitische Umwelt nur anf Agypten und die Mittelmeerlinder
beschrinkt werden? Randbemerkungen zu dem Hauptreferat von L. Torok, Kush and the external
world, MEROITICA 10 (Berlin 1989) 317-352 und dort zitierte Literatur).

Helmut Buschhausen und F. M. Khorshid widmen sich den Wandmalereien der Hohlenkirchen
aus Deir al-Genadla (S. 55-67, mit 12 Abb.) in Mitteligypten, 23 km siidlich von Assiut. Die
Kirchen wurden zwischen dem 6. und 13. Jh. benutzt und in mehreren Schichten ausgemalt.
Leider sind die Beschddigungen erheblich; trotzdem lifit sich erkennen, dafl es in Mitteligypten
eine groflere Zahl von Klostern mit Wandmalereien gegeben haben mufi. Stilistische Merkmale
weisen auf das Fortwirken spitantiker Vorbilder in der christlichen Malerei hin, in der man die
fast zum Kanon gewordene Ikonographie des Kreuzes, der Engel, der Evangelisten und der
Heiligen findet.

Zwei weitere Beitrage von Karel Innemée (143-153 mit 6 Abb.) und Paul van Moorsel (329-342,
mit 4 Abb. und arabischem Text, 337-340, der ungewdhnlicherweise den Seiten folgend von vorn
nach hinten und nicht umgekehrt gesetzt wurde) beziehen sich auf Wandmalereien aus Wadi
Natrun in Deir al-Surian und in Deir al-Baramus, die mit nicht allzu weitgehenden Bemerkungen,
die iibrigens z. T. schon frither vorgetragen worden sind (z. B. van Moorsel in International
Congress for Coptic Studies 4, Louvain-la-Neuve 1992, I, 171-177), behandelt werden.

Donald Bailey (A lost Barbarian, S. 25-30) widmet sich, in Anlchnung an dic Ausfithrungen
von Rolf M. Schneider (Bunte Barbaren, 1986), einer 2,5 m hohen Plastik die seit 1801 durch eine
kleine Lithographie, die sich im British Museum befindet, bekannt ist. Sie soll in Alexandrien
gestanden haben und gehért zu den Darstellungen von Orientalen. Man kénnte von einer partho-
skythisch gekleideten Gestalt sprechen und sie mit Attis — sie ist bartlos und stellt einen Jiingling
dar — verbinden. Das interessiert den Autor weniger; er liefert de facto einen kleinen Beitrag zur
Forschungsgeschichte und Topographie des antiken Alexandria, die — wie allgemein bekannt — in
vielen Abschnitten immer noch umstritten ist. Leider wird in der Bibliographie, im Text (S. 28)
und in zwei Anmerkungen (17, 18) die Autorin der Topography of ancient Alexandria (1993) mit



Besprechungen 287

»raczowe« statt Tkaczow angegeben, was bei mehreren Stellen kaum noch auf Druckfehler
zuriickzufiihren ist.

Auf alte Materialien bezieht sich auch der Beitrag von Gary Lease, der sich den koptischen
Funden bei Meidum aus dem Jahre 1931-1932 widmet.

Die archiologisch-kunstgeschichtlich ausgerichteten Beitrige sind damit nicht ausgeschépft,
sic stellen auch schon aufgrund des Titigkeitsfeldes des Jubilars den gréfiten Teil des Bandes dar.
Einige kniipfen direkt an die Arbeiten bzw. Orte des Wirkens von Peter Gromann an, deshalb
kann es nicht wundern, daf sich die Beitrige von Josef Engemann und Jacek Kosciuk mit Architektur
und Funden von Abli Mina beschiftigen. Engemann bringt ein Beispiel fiir die spitantik-christliche
Frémmigkeit und ihre Verankerung in antiken, magisch gearteten Vorstellungen, die méglicherweise
zu der sonderbaren Formulierung gefithrt haben: »Der Kopf des Dionysos zeigte nach Westen,
so daff die Gestalt nach Osten blickte.« (S. 97). Dieselben Schlufifolgerungen wurden gleichzeitig
(ohne die genaue Angaben des Fundumstandes) im JbAC verdffentlicht (dort auch bessere Abb.,
16 an der Zahl).

Der schon angesprochene Beitrag von Kosciuk hat in erster Linie dokumentarischen Wert und
korrespondiert mit den anderen Veréffentlichungen Giber die Ausgrabungen in Abt Mina.

Wiodzimierz Godlewski, der seit Jahren zusammen mit seinen Kollegen in Alt-Dongola an
Ausgrabungen beteiligt ist, versucht sich erneut den Problemen der Architektur in Dongola und
ihrer Funktion zu widmen. Zwar suggeriert der Titel seines Beitrages »The role of Dongolese
milieu ...« eine mentalgeschichtliche Ausrichtung seiner Untersuchungen, davon aber ist kaum
etwas zu spliren, wenn man von weder niher ausgefiihrten noch begriindeten Feststellungen, wie
z. B: »After Nobadia’s union with Makuria in the beginning of the seventh century, the organisation
of the Nubian church underwent a process of unification as well, with the Melchite rite (Hervorhebung
von P. S. ) being adopted for use thronghout the kingdom.« (S. 129), absicht. Man fragt sich, wie
der Verf,, der sich fast ausschlieflich auf seine fritheren Verdffentlichungen stiitzt, dazu kommt,
ohne jeden Zweifel in dem sogenannten »Church-Mosque Building« (so Arkell, History of the
Sudan, London 1961%, Abb. 22) von einem »Thronsaal« (S. 131f.) zu sprechen? Die Argumente
hierfiir scheinen diirftig zu sein. Es mutet auch absonderlich an, wenn Godlewski die nubische
Architektur stindig mit Byzanz zu verbinden sucht, um dann die Ergebnisse des Jubilars, der
immer mit Vehemenz die dgyptisch-nubische Relation hervorgehoben hat, zu wiirdigen.

Neben Nubien wird auch Athiopien in einem numismatischen Beitrag von Hans Christoph
Noeske angesprochen. Es handelt sich dabei um Gufiimitationen aksumitischer Miinzen (abgebildet,
S. 263f.), die auch in Agypten (u. a. in Abti Mina) gefunden worden sind und die m. E. wegen der
Ikonographie (Kreuzzeichen) fiir die kirchengeschichtlichen Verbindungen zwischen den Lindern
des alexandrinischen Patriarchats sprechen. Beriicksichtigt man das friihere Aufreten des Kreuz-
zeichens auf den aksumitischen Miinzen (dazu Wolfgang Hahn, Symbols of pagan and Christian
worship on Aksumite coins, NUBICA & AETHIOPICA IV-V (1994-1995/1999) 431-454, diirfre
diese Tatsache von viel grofierer Bedeutung sein, als Noeske annimmt.

Hans-Georg Severin widmet sich Datierungsfragen christlicher Monumente, die nicht aus den
»Provinzen« wie der Autor betont (S. 317) stammen, und gelangt zu dem Ergebnis, daf} seine
fritheren Versuche nicht unbedingt aufrechterhalten werden kénnen (S. 322f.). Es handelt sich um
den »berithmten« schwarzen Krater aus dem Thermenmuseum in Rom, den Severin in die Zeit
von Valens zu datieren versuchte (JbBerlMus 12 [1970] besonders 248-251), worauf er nicht mehr
beharrt. Damit wird neuerdings deutlich, wie problematisch Datierungsversuche sind, wenn das
Material zu gering und nicht ausreichend erforscht ist!

Von den anderen Themen verdienen die aus dem Bereich des Monastizismus und der. Kirchen-



288 Besprechungen

geschichte Aufmerksamkeit. Hier handelt es sich um die Beitrige von Georges Decceudres, Gawdat
Gabra, Martin Krause und Andreas Reichert.

Einen Ubergang zwischen den archiologischen und monastisch-historischen Themen bilden
die Betrachtungen von Decceudres und Reichert. Erstere behandeln die klésterlichen Wohntiirme
in Agypten, ohne jedoch der Genese dieses Typos nachzugehen und zu fragen, warum gerade im
Raum um das Rote Meer diese Bauten eine so grofie Verbreitung fanden. Die zweite nimmt sich
vor, schriftliche Quellen mit archiologischen Ergebnissen zu verbinden. So glaubt Reichert den
Ort, den Gebel Sulla, von dem die » Anekdote« — Anastasios Sinaites zugeschrieben — berichtet,
identifiziert zu haben.

Gawdat Gabra stellte dank der Brigitte und Martin Krause-Stiftung Informationen und Texte
zusammen, die die Vita »Moses des Schwarzen« betreffen. Die Vermutung, dafl Moses ein » Athio-
pier« bzw. gleichzeitig ein »Nubier« war (S. 125), scheint die Semantik sowohl des Koptischen als
auch des Arabischen zu verkennen. In erster Linie geht es um die spitere Transposition der
Bezeichnung aibioy des Palladius (Frisk, Griechisches Etymologisches Worterbuch 37) die nicht
einen »Athiopier« im modernen Sinne des Wortes, sondern einen Dunkelhautigen (= mit von der
Sonne verbranntem Gesicht) bedeutet. Deshalb ist die Vermutung, daR es sich auch um einen
Blemmyer handeln kénnte, nicht auszuschlieffen. Allerdings iiberzeugt die unvollstindige Literatur,
auf die Gawdat Gabra seine Annahme aufbaut, nicht. Daft »Moses der Schwarze« auch auflerhalb
Agypten bekannt war und dargestellt wurde (H. Kaufhold, OrChr 79 [1995] 48-119) iibergeht
der Autor, obwohl er Fortleben und Popularitit dieses Mirtyrers in der koptischen Kirche
anspricht und von unpublizierten Darstellungen aus zweiter Hand berichtet (S. 126).

Der Beitrag des Herausgebers der Festschrift und Protagonisten der Reihe, Martin Krause,
gibt seinen 1991 in Moskau beim 18. Internationalen Byzantinistenkongref§ gehaltenen Vortrag
wieder, der auf scine leider immer noch unverdffentliche Dissertationen (Apa Abraham von
Hermonthis [1956] und Untersuchungen zum agyptischen Ménchtum [1958]) zuriickgeht. Es
handelt sich um einen wichtigen Beitrag zur Sozial- und Rechtsgeschichte des agyptischen Ménch-
tums, das durch die dufieren Umstinde — die Ubernahme der Macht durch die islamischen Herrscher
und die dadurch entstandene Besteuerung — gezwungen worden war, sich auch anderen als spiritu-
ellen und asketischen Erfordernissen zu beugen. (Im laufenden Text diirfte es sich um einen
»Druckfehler« handeln, wenn statt von tumud von tvmnd die Rede ist).

Bei dieser Gelegenheit scheint es geboten, die legitime Forderung nach Veréffentlichung von
Dissertationen aus der fritheren DDR-Zeit zu erneuern. Im zehnten Jahr nach der Vereinigung
Deutschlands sollte dies (z. B. auf photomechanischem Weg) méglich sein. Die ungleiche Mog-
lichkeit der Nutzung und Bewertung von deutschen Dissertationen darf nicht zum Dauerzustand
werden. Deshalb wiirde man begriiffen, wenn die Reihe »Sprachen und Kulturen des christlichen
Orients« sich die Veroffentlichung der unpublizierten Dissertationen aus diesem Bereich zur
Aufgabe machen und mit denen des Herausgebers beginnen wiirde.

Die letzte Themengruppe befafit sich primiir mit Texten und ihrer Auswertung, Hierzu gehdren
die Austihrungen von Stephen Emmel, Rodolphe Kasser, Wassilios Klein und Sophia Schaten.

Der Beitrag von Emmel steht in einer gewissen Verbindung zu vorangegangenen Themen, in
denen sich der amerikanische Koptologe aus Miinster den historischen Umstinden des sermons
von Schenute »Gott ist gnadig!« widmet. Die Art des Kommentars und seine Auswertung weist
auf die kiinfrige vollstindige Edition von Schenutes Werk hin (dazu in Acta Miinster 1996,
Besprechung in OrChr 85), die bereits in Angriff genommen worden ist.

Kasser und Klein behandeln Manichaica. Der Genfer Kenner der Materie liefert eine kommen-
tierte franzésische Ubersetzung eines Bemafest-Psalms, der die Vision eines himmlischen Jiingsten
Gerichtes zeichnet und einen Einblick in die manichiische Doxologie erméglicht.



Besprechungen 289

Klein setzte sich in scinem bei der 4. Internationalen Manichaismuskonferenz (1997) in Berlin
gehaltenen Vortrag mit der Rezeptionsgeschichte des Manichiismus in der koptischen Patriar-
chengeschichte auseinander. Er versuchte die Differenzen in den Uberlicferungen der »Geschichte
der Patriarchen von Alexandria« und der koptisch geschriebenen Kirchengeschichte, in Bezug auf
die Acta Archelai, zu erkliren. Dabei bleiben aber viele Fragen offen, u. a. die nach der Anwesenheit
der Manichéer in Agypten und ihrer Klostergriindungen, die Martin Krause verneint (Heidentum,
Gnosis und Manichéiismus, dgyptische Survivals in Agypten, 81-116; Das Monchtum in Agypten,
149-174, in Ders. (Hg.), Agypten in spitantikchristlicher Zeit, Sprachen und Kulturen des christli-
chen Orients 4, Wiesbaden 1998, 94, 169f.). Die manichiischen Coptica — im Gegensatz zu
anderen Artikeln in @EMEAEIA, die von Krause in seine Betrachtungen in dem nachfolgenden
Band der Reihe Sprachen und Kulturen des christlichen Orients (s. 0.) aufgenommen worden
sind, sind die beiden von Kasser und Klein aufler acht gelassen worden -, die religions- und
kirchengeschichtlich fiir das christliche Agypten bedeutsam waren, miissen anders gewertet werden,
als Martin Krause das zu tun versucht. Man gewinnt den Eindruck einer einseitigen Auswertung
der Forschungsliteratur, z. B. durch Nichtbeachtung der wichtigen Beitrige von Carsten Colpe
(in JbAC 15 [1972] ff. und RAC 11, 537-659) der nicht zugestimmt werden kann (dazu ausfiihrlich
in den Literaturberichtenin NUBICA & ATHIOPICA VI-VIIL, in Vorbereitung).

Die Mitherausgeberin der Festschrift, Sofia Schaten, kntipft mit ihrem Beitrag (an dem, wie die
Autorin bemerkte, auch Martin Krause beteiligt war) iiber die »Inschriften auf Tiirstiirzen« an
friihere Ausfihrungen Krauses (in der Festschrift fiir Antoine Guillaumont, vgl. Bibliographie S.
313) an. Sie korrigiert die Zuschreibung eines epigraphischen Dokumentes aus dem Britischen
Museum (Nr. 1276) und verdffentlicht zwei neue Fragmente (man wiirde fiir weitere Binde der
Reihe begriifien, wenn der Schnitt des koptischen B den Proportionen und der Lesbarkeit der
anderen Buchstaben angepafit werden konnte) aus den Lagern der Luxor-Tempel, die ihr Dank
der Hilfe und den Aufnahmen (abgebildet) des Jubilars bekannt geworden sind (die arabische
Transkription von Lugsur, der sich die Autorin bedient, mutet sonderbar an; allerdings zieht sich
die uneinheitliche Transkription von Namen nicht nur durch die Festschrift, sondern durch die
ganze Reihe).

Piotr O. Scholz

Symposium Syriacam VIL. Uppsala University, Department of Asian and Afri-
can Languages 11-14 August 1996, edited by René Lavenant, S. J., Rom 1998
(OCA 256), 748 Seiten, Lit. 98 000

Im Sommer 1996 trafen sich in der schwedischen Universititsstadt Uppsala 140 Teilnehmer’
(Foto: 8) zum sicbten Symposium Syriacum. Im Laufe einer knappen Woche (11.-14. August)
wurden in mehreren, zum Teil parallel stattfindenden Sektionen insgesamt 65 Referate aus allen
Bereichen der syrologischen Forschung und benachbarter Gebiete gehalten. Davon vereint der
vorliegende Band 59 Beitriige, von denen die meisten eine Linge von 10 bis 15 Seiten umfassen.
Dem in der gediegenen Art der Reihe »Orientalia Christiana Analecta« hergestellten Buch sind
neben einer kurzen Einfihrung (11f.) ein Abkiirzungsverzeichnis (9f.) und ein duferst knappes
Register (7471.) beigegeben.

Angesichts der groflen Zahl von Referaten und des beschrinkten zur Verfiigung stehenden
Raumes werden im Folgenden lediglich 16 Beitrige ausfiihrlicher gewiirdigt. DaR sich die Auswahl
vornehmlich an den Interessen und Kenntnissen des Rezensenten orientiert, liegt in der Natur



290 Besprechungen

der Sache und darf keineswegs als Abwertung nicht erwihnter Arbeiten miflverstanden werden.
Um ein gewisses thematisches Gleichgewicht zu wahren, wird mindestens ein Beitrag aus jeder
der insgesamt acht Sektionen des Symposiums berticksichrigt.

Uber frithe syrische Zeugen der apokryphen Andreasakeen handelt der Jesuit Michel van
Esbroeck in seinem Beitrag »Actes syriaques d’André attribués 2 Ephrem« (85-105). Seit den
Tagen Assemanis ist ein unter dem Namen Ephriims tiberlicfertes Lobgedicht auf den Apostel
Andreas und seine Reise in das sogenannte Land der Hunde bekannt (Vat. Syr. 117, fol. 5357-537").
Neben einer Edition und franzosischen Ubersetzung dieses Textzeugen (92-105) stellt van Esbroeck
zwei unabhingige Paralleliiberlicferungen der Erzihlung vor. — Geschichte und gegenwirtiger
Stand des wesentlich durch die Arbeit der Stiftung Pro Oriente (Wien) positiv beeinflufiten
Dialoges zwischen der assyrischen Kirche des Ostens und Rom skizziert Dietmar W. Winkler
(The Current Theological Dialogue with the Assyrian Church of the East: 159-173). Wichtige
Fortschritte verdanken sich nicht zuletzt den durch eine intensive Forschung im Bereich der
altkirchlichen Christologie erméglichten Begriffsklirungen. - Die Authentizitit der unter dem
Namen des edessenischen Bischofs Rabbula (1 435) tiberlieferten Hymnen und Gesinge verteidigt
Peter Bruns (Bischof Rabbula von Edessa — Dichter und Theologe: 195-202). Sowohl Parallelen
im iibrigen Schrifttum des Rabbula als auch die in den Hymnen entwickelte Theologie — besonders
die fiir die Zeit um das Ephesinum 431 typische Marienfrémmigkeit — sprechen fiir den Verfasser
Rabbula. - Sebastian Brock informiert in »A Monastic Anthology from Twelfth-Century Edessa«
(221-231) tiber Inhalt und Quellen einer im Kloster des hl. Ephrim/Niederlande befindlichen
mittelalterlichen Handschrift. Deren Text ist in einer 1985 von Julios Cigek angefertigte Abschrift
greifbar. Die Kompilation vereint Ausziige verschiedener Autoren der Spétantike und des frithen
Mittelalters, wobei eine Reihe von Texten anderweitig unbekannt sind (u. a. 224: Auszug aus
Evagrius). — Einen Vergleich der archiologischen Befunde mit der Schilderung der Missionierung
Nordnubiens durch Johannes von Ephesus (Kirchengeschichte 11T 4) unternimmt Harald Suermann
in »Der Bericht des Johannes von Ephesos iiber die Missionierung der Nubier im sechsten
Jahrhundert« (303-313). Wihrend Johannes schematisch von zwei Phasen der Mission (308: durch
den von Kaiserin Theodora unterstiitzten Julianos bzw. spiter unter Kaiser Justin II. durch
Longinos) ausgeht, erméglichen die Ausgrabungen in Faras und Umgebung ein differenzierteres
Bild der Christianisierung des Landes, bestitigen aber in den Hauptlinien den Bericht des Johannes
(312). — »Syrische Tradition in armenischer Adaption. Die armenische Rezeption des Geschichts-
werks von Michael Syrus und der antichalcedonische Judenbrief an Kaiser Markianos« (359-371)
untersucht Andrea B. Schmidt. Dank seines hohen Quellenwertes und des in ihm ausgedriickten
orthodoxen Glaubens wird das Geschichtswerk des Michael Syrus um die Mitte des 13. Jh. in
zwei Versionen ins Armenische tibersetzt. Beide im Patriarchat von Hromkla (Kilikien) entstande-
nen Ubertragungen bemiihen sich in Sprache und Inhalt um eine auf die spezifischen Bediirfnisse
armenischer Leser eingehende Adaption der Vorlage. In der armenischen Version des Geschichts-
werkes It sich zudem am Beispiel des sogenannten Judenbriefes an Markianos, eines monophy-
sitischen Pamphletes, die Ubernahme einer nicht in der syrischen Vorlage enthaltenen Tradition
in die neue armenische Ubersetzung nachweisen. — Mit der Person der Sirin, der Lieblingsgemahlin
des persischen Grofkénigs Chosroes I1. (590-620), beschaftigt sich Manfred Hutter (Shirin, Ne-
storianer und Monophysiten. Konigliche Kirchenpolitik im spiten Sasanidenreich: 373-386). Fiir
die Eingriffe der spiter zur christlichen Kénigin verzeichneten Sirin in die Belange der Kirche des
Ostens (Férderung der Monophysiten) sind wohl im wesentlichen politische Motive ausschlagge-
bend gewesen. — Die verwickelte Geschichte des Wortes Sarazene (urspriinglich Land und Bevol-
kerung 6stlich von Palistina) zeichnet Daniel . Sabas in seinem interessanten und gut dokumen-
tierten Beitrag »Saracens and the Syrians In the Byzantine Anti-Islamic Literature and Before«



Besprechungen 291

(387-408) nach. Die bereits in vorislamischer Zeit pejorativ konnotierte Bezeichnung wird bereit-
willig wihrend der Araberstiirme von einer Reihe byzantinischer Autoren als negativer Sammel-
begriff (408: »a macro«) {ibernommen. Spiter wird Sarazene wertneutral als Synonym fiir Muslim
bzw. Araber verwendet. — Das Christentum in der zentralasiatischen Oasenstadt Merw im 7. Jh.
steht im Mittelpunkt des Beitrages von Jiirgen Tubach (Abgrenzung und Selbstbehauptung in
einer multikulturellen Umwelt. Die christliche Gemeinde von Merw, einer Metropole an der
Seidenstrafle, in der ausgehenden Sasanidenzeit: 409-419). In der Christianisierungslegende des
Barschabba, deren ilteste ostsyrische Fassung ins 7. Jh. zurlickgeht, findet das Ringen der dortigen
Christengemeinde um ihre [dentitit zwischen Gnosis und Manichdismus einen literarischen Nie-
derschlag. — Zwei Beitrage des Sammelbandes sind von Rainer Voigt verfasst. In »Das emphatische
p des Syrischen« (527-537) wird die Entstehung eines nicht spirantisierbaren und deshalb emphati-
schen syrischen p-Lautes durch die Umschreibung griechischer Worter nachgewiesen. Der zweite
Beitrag von Voigt (Griechischer Wortindex zu Anton Schalls »Studien tiber griechische Fremd-
worter im Syrischen«: 541-543) bietet ein niitzliches Hilfsmittel zur Benutzung der 1948 erstmals
publizierten Dissertation von Schall (2. Auflage Darmstadt 1960). — Der EDV-Spezialist George
Anton Kiraz versucht in »Syriac Morphology: From a Linguistic Model to a Computational
Implementation« (553-573) ein fiir den Einsatz mit Computern geeignetes morphologisches System
zu entwickeln, welches verschiedene, auch unregelmifiige Phinomene des Syrischen (u. a. Plural-
bildung, Verbalformen) adiquat zu beschreiben in der Lage ist. — Merja Merras wendet sich in
»The Date of the Earliest Syriac Lectionary Br. M. Add. 14528« (575-585) gegen die bisherigen
Datierungensansitze von A. Baumstark (terminus ante quem Ephesus 431) und F. C. Burkitt
(zwischen 474 und 498). Threrseits datiert sie aus liturgiegeschichtlichen Griinden das Lektionar
als iltestes liturgisches Zeugnis syrischer Zunge zwischen 350 und 390 (585). — Han J. W. Drijvers
analysiert in »An Icon of the Dead Christ on the Cross in a Syriac Text« (607-616) mit der
»Geschichte des Abbildes Christi« ein bedeutsames Werk der syrischen Adversus Judaeos-Literatur
(Ausgabe: E. A. Wallis Budge, London 1899). In ihm spielt ein wundertatiges, von Juden zur
Verspottung der Christen in Auftrag gegebenes Bild des Gekreuzigten eine entscheidende Rolle.
Dessen exakte tkonographische Beschreibung und die neuchalkedonische Ausrichtung der Dar-
stellung erlauben eine Datierung des Traktates Ende 7./Anfang 8. Jh. (615). — Reich illustriert mit
18 Abbildungen analysiert Ewa Balicka-Witakowska in »Remarks on the Decoration and Icono-
graphy of the Syriac Gospels, British Library, Add. 7174« (641-659) die ikonographischen Beson-
derheiten des 1499 von einem gewissen Elias in Mosul fiir die Kirche von Tell Ziqufa angefertigten
Evangelistars. Der geiibten Kalligraphie steht im wertvollen Manuskript eine recht eigenwillige,
vom iiblichen Kanon abweichende Art der Illustration gegeniiber. Elias versucht handwerkliche
Defizite (etwa bei der Darstellung des menschlichen Kérpers) durch die Vereinfachung von
Szenen zu mildern. - In einen wenig bekannten Bereich friithchristlicher Archiologie fiihrt Yves
Calvet mit »Monuments paléo-chrériens & Koweit et dans la région du Golfe« (671-685) ein. Auf.
der Grundlage jiingster Ausgrabungen - v. a. auf den zu Kuwait gehérigen Inscln Failaka und
‘Akkaz — werden verschiedene frithchristliche Gebiudereste und Fundstiicke aus dem 5./6. Jh.
vorgestellt.

Wie fiir Kongrefibinde dieser Art iiblich, vercint das vorliegende Buch eine Fille quantitativ
und qualitativ verschiedenartiger Beitrige. Gleichwohl erhilt der zumindest mit Grundkenntnissen
der syrischen Sprache und Literatur versehene Leser im vorliegenden Sammelband einen guten
Uberblick tiber wesentliche Arbeitsfelder und Ertrage der gegenwirtigen Syrologie.

Josef Rist



292 Besprechungen

Dumbarton Oaks Papers Number Fifty-One, Washington D. C. 1997, XVII
+ 318 Seiten

Der vorliegende Band enthilt mehrere Aufsitzen tiber Paldstina in byzantinischer Zeit, die auch
fiir die Geschichte des Christlichen Orient von Interesse sind. Es handelt sich um einen Teil der
Vortrige, die Ende April 1995 auf dem Symposium zum Thema »Palestine and Transjordan
before Islam« in Dumbarton Qaks gehalten wurden.

Mit der sprachlichen Situation befafit sich Sydney H. Griffith in seinem Beitrag »From Aramaic
to Arabic: The Languages of the Monasteries of Palestine in the Byzantine and Early Islamic
Periods« (S. 11-31). Obwohl Griechisch sicherlich die vorherrschende Sprache der christlichen
Kultur in Paldstina war, spielten auch die einheimischen Sprachen, nimlich das Christlich-
Palistinensische und vor allem spiter das Arabische eine wichtige Rolle. Zu Recht weist Griffith
auch darauf hin, daR die Ménche von iiberallher kamen und — wenn eine gentigend grofie Sprach-
gruppe vorhanden war — die Liturgie auch in einer anderen Sprache als dem Griechischen stattfinden
konnte; dies nihrte allerdings gelegentlich den Verdacht auf monophysitische Elemente in fremd-
sprachlichem Gewand. In einem 2. Abschnitt befafit er sich niher mit dem Christlich-Pala-
stinensischen, das bis zum 8. Jh. als Umgangssprache stark verbreitet war und dann dem Arabischen
weichen muflte. Der 3. Abschnitt ist dem Christlich-Arabischen (»Melkite Arabic«) gewidmet,
das ab dem 8./9. weitgehend auch das Griechische zuriickdringte und zur »lingua franca« aller
Melkiten und auch zur Sprache der Theologie wurde, ohne dafl das Griechische, etwa in der
Liturgie, ganz verschwand. In cinem abschlieflenden kurzen Kapitel weist der Verfasser auf die
Bedeutung des Armenischen und Georgischen in den Klostern Paldstinas hin sowie auf die dort
entstandene georgische Ubersetzungsliteratur, durch die einige sonst verlorene griechische Werke
erhalten geblieben sind.

Yizhar Hirschfeld widmet sich in seinem durch Abbildungen und Zeichnungen gut dokumen-
tierten Aufsatz den landwirtschaftlichen Siedlungsformen in der Zeit vom 4. bis zur Mitte des
7. Jh.: »Farms and Villages in Byzantine Palestine« (S. 33-71). Er stellt zunichst die Ausdriicke
dafiir zusammen und gibt dann einen Uberblick iiber die rein byzantinischen Fundorte und
deren Gegebenheiten, aufgegliedert nach Gegenden (Golan, Galilda, Karmel, Kiistenebene, Samaria,
Judia, Negev). Anschlicfend fafit er die Ergebnisse zusammen und weist dabei auf die starken
Unterschiede hin. Typisch waren geschlossene Dérfer, doch kamen auch Streusiedlungen und
kleine Weiler vor. Die Mehrheit der Bewohner lebte von der Landwirtschaft, daneben gab es
auch Handwerker. Die Gebiude standen meist eng beicinander, getrennt durch schmale Gassen.
Nirgendwo wurden Straflen mit Liden oder Marktplitze gefunden. Ein planmafliger Ausbau ist
nicht erkennbar, Befestigungen fehlten. Die Synagogen oder Kirchen, die nach den Inschriften
von den Dorfbewohnern gebaut waren, standen meist mitten im Dorf. Thre Ausstattung deutet
auf den Wohlstand der Bevélkerung. In ihrer Nihe standen die grofieren Hiauser der reicheren
Bewohner. Badehiuser waren verbreitet. Auch die Hofe waren von unterschiedlichem Zuschnitt.
Neben einfachen Gebiuden mit einem abgeschlossenen Hof gab es verschiedenartige grofiere
Anlagen.

Einen spezielleren, aber nicht minder interessanten Bereich behandelt der Beitrag »Presses for
Oil and Wine in the Southern Levant in the Byzantine Period« von Rafael Frankel (S. 73-84).
Zahlreiche Zeichnungen veranschaulicht den Text. Beschrieben werden die einzelnen Schritte bei
der Herstellung von Wein und Ol und die geschichtliche Entwicklung der dafiir verwendeten
Gerite.

Yoram Tsafrir und Giedeon Foerster berichten iiber »Urbanism at Seythopolis-Bet Shean in
the Fourth to Seventh Centuries« (S. 85-146). Sie fassen die friihe Geschichte der Stadt in helleni-



Besprechungen 293

stischer und rémischer Zeit zusammen, beschreiben im nichsten Abschnitt Stadtplanung und
Architekeur in der rémischen Periode, gehen auf die Bevolkerungszahl und Ausdehnung in den
ersten Jahrhunderten der byzantinischen Zeit ein, ferner die Christianisierung sowie die sozialen
und kulturellen Veranderungen und ihren Auswirkungen auf die Stadtplanung. In den weiteren
Abschnitten wird die spitere Entwicklung bis zur islamischen Eroberung ausfiihrlich dargestellt.
Der Beitrag ist ebenfalls mit zahlreichen Abbildungen versehen.

Die weiteren, meist ebenfalls mit Abbildungen und Zeichnungen versehenen Aufsitze in diesem
ausgezeichnet ausgestatteten Band, der verschiedene wichtige Aspekte vor allem des byzantinischen
Palistina in hervorragender Weise beleuchtet, kénnen hier nur aufgezihlt werden: G. W. Bowersock,
Poytheism and Monotheism in Arabia and the Tree Palestines» (S. 1-10); Shulamit Hadad, Oil
Lamps from the Third to the Eighth Century C. E. at Scythopoli-Bet Shean (S. 147-188); Clive
Foss, Syria in Transition, A. D. 550-750: An Archaeological Approach (S. 189-269); David F.
Graf, The Via Militaris in Arabia (S. 271-281; gemeint ist natiirlich die Provinz Arabia). Daneben
enthilt der Band weitere Aufsitze iiber archiologische Projekte in anderen Gegenden sowie
Nachrufe auf die Byzantinisten Robert Browning und Alexander Kazhdan.

Hubert Kaufhold

Nubica et Aethiopica IV/V [vormals Nubica]. Internationales Jahrbuch fiir
koptische, meroitisch-nubische, dthiopische und verwandte Studien unter Mit-
wirkung von Tomasz Derda, Wolfgang Hahn, Stefan Jakobielski, C. Detlef
G. Miiller und Andrzej Zaborski herausgegebenen vor Peter Nagel und Piotr
O. Scholz, Warszawa 1999

Die Zeitschrift Nubica wurde 1990 mit dem Erscheinen des Bandes I/11 begriindet; 1994 wurde
der Band Nubica IT1/1 herausgegeben und 1999 erschien der hier zu besprechende Band IV/V,
allerdings unter dem neuen Namen »Nubica et Aethiopica«. Der Herausgeber Piotr Scholz vermerkt
in seinem Vorwort, wie schwer es ist, heutzutage eine wissenschaftliche Zeitschrift wic die vorlie-
gende herauszubringen. Die Schwierigkeiten liegen nicht nur im Bereich der Finanzierung, sondern
auch im zuriickgehenden Interesse an nubischen Studien. Dabei bietet sich die Zeitschrift gerade
hierfiir als Fachorgan an. Man muf den Herausgebern fiir die bisher erschienenen Binde Achtung
zollen und kann nur hoffen, daf es ihnen gelingt, die nichsten beiden Doppelbinde im laufenden
Jahr sowie den zehnten Band im nichsten Jahr herauszugeben.

Der vorliegende Band teilt sich deutlich in zwei Teile. Zunichst zum ersten Teil: die erste
Gruppe von Beitrigen enthilt Untersuchungen und Abhandlungen. Die beiden ersten Beitrige
von William Y. Adams, The Murals of Meinarti, und von dem leider zu frith verstorbenen
Mokhtar Khalil und C. Detlef G. Miiller, Das unternubische Rechtswesen im Mittelalter, bieten
wichtige Beitrige fiir die nubischen Forschungen. Die folgenden beiden Beitrige stammen aus
der Feder des Herausgebers Scholz. Unter der Uberschrift Film im alten Agypten behandelt Piotr
Scholz kinetische Elemente in der dgyptischen Kunst. Sein BeitragJ. Strzygowskis »Die Krisis der
Geisteswissenschaften« — 60 Jabre spaterist cin Vortrag, den er zum hundertjihrigen Bestehen des
Kunsthistorischen Institutes der Universitit Graz am 29. 10. 1992 gehalten hat. Als Forschungsbei-
trag erscheint in diesem Band ein Beitrag von Jiirgen Tubach zum Thema Die nestorianische
Kirche in China, der sich vor allem dadurch auszeichnet, dafl er méglichst vollstindig die Literatur
zum Thema auflistet. Eine thematische Ordnung der Bibliographie hitte den Nutzen deutlich
erhoht. Von den beiden folgenden Ausgrabungsberichten ist der von Bogdan Zurawski iiber die



294 Besprechungen

Ménchsgriber des Klosters in Alt-Dongola hervorzuheben, der ausfithrlich den Gegenstand dis-
kutiert und mit vielen Bildern und Zeichnungen versieht. Fiir den Christlichen Orient von beson-
derem Interesse ist auch der Beitrag des Herausgebers Piotr O. Scholz zur Tkonizitit des christlichen
Orients, indem er zunichst ausfiihrlich das Buch von Mahmud Zibawi Die christliche Kunst des
Orients kritisiert und schliefilich in einem Anhang seinen Beitrag zur Tkonizitit fiir das Kleine
Worterbuch des christlichen Orients abdruckt, dessen gekiirzte Fassung auch dort erscheinen
wird. Der Beitrag von Giovanni Vantini iiber die entferntesten Plitze, die vom nubischen Chri-
stentum in Sudan erreicht wurden, ist genauso in den Akten der VIII. Internationalen Konferenz
fiir nubische Studien in Lille abgedruckt (sieht man von minimalen Anderungen ab und von
einem Versprechen, dafl die langen Textpassagen in einem Appendix abgedruckt werden, der
allerdings fehlt).

Im zweiten Teil, dem sogenannten Sonderteil, werden die Akten der ersten Tagung der »Orbis
Acthiopicus Gesellschaft zur Erhaltung und Férderung der athiopischen Kultur« wiedergegeben.
Da dic nichsten beiden Binde ebenfalls Akten von Orbis-Aethiopicus-Konferenzen enthalten
sollen, liegt wohl in dem gréferen Platz, den Athiopien in dieser Zeitschrift erhilt, der Grund fiir
die Namenserweiterung.

Leider sind nicht alle Beitrige dieser Tagung in diesem Band abgedruckt, so fehlt der vielver-
sprechende Beitrag von Stefan Jakobielski Das Klosterwesen der koptischen Kirche im Lichte der
neusten Ausgrabungen in Nubien. Die drei Beitrage Religionsgeschichte Aksums in der Spatantike
(Heinzgerd Brakmann), Symbols of Pagan and Christian Worship on Aksumite Coins (Wolfgang
Hahn) und Ethiopia and Alexandria. Chronology of the Conversion of Ethiopia (Stuart Munro-Hay)
behandeln das komplexe Thema des Ursprungs des Christentums in Athiopien aus verschiedenen
Blickwinkeln. Manfred Kropp stellt in seinem Beitrag Politische Zensur im 17. Jhdt. in Athiopien:
Die Chronik des Sarsa-Dengel die ausgesprochen komplizierte Redaktionsgeschichte dieser Chro-
nik dar. Bairu Tafla prasentiert die Briefe einer der auflergewdhnlichsten Frauen Afrikas in dem
Beitrag The Transcendent Epistolarian Perspectives of Empress Taytu’s Evudition. Paul B. Henze
berichtet im Beitrag The monastery of Mertule Maryam in Gojjam tber verschiedene Besuche in
dem in der Uberschrift genannten Kloster und skizziert notwendige archiologische Arbeiten fiir
eine verbesserte Kenntnis zu diesem Kloster. Malgorzata Martens-Czarnecka verweist in ihren
Beitrag Certain common aspects of Ethiopian and Nubian painting auf Gemeinsamkeiten in der
ithiopischen und nubischen Malerei. Erginzend hierzu ist der Aufsatz von Stanistaw Chojnacki
Les portraits des donateurs comme sources de Ihistoire politique, religiense et culturelle de Ethiopie
du XIle au XIXe siecle, der nicht nur die Geschichte der Darstellungen von Stiftern in der
ithiopischen Malerei behandelt, sondern auch Vergleiche zur nubischen Kunst bietet.

Dieser erste Band der Reihe unter neuem Namen bietet wieder eine Vielzahl unterschiedlicher
Beitrige, die sich auf Athiopien oder Nubien bezichen. Es ist zu hoffen, daf es den Herausgebern
gelingen wird, in Bilde die angekitindigten folgenden drei Binde ziigig herauszugeben und den
Grundstein fiir eine neue Serie zu legen.

Harald Suermann



Besprechungen 295

Archives Impériales Autrichiennes. Relatives au Liban et au Proche-Orient
(1793-1918). Premier Volume (1793-1834), Kaslik 1997 (Publications de I’In-
stitut d’Histoire de 'Université Saint-Esprit de Kaslik. Collection des Archives
Diplomatiques concernant le Liban et les Pays Limitrophes). XXXI1+503 S.
Archives Impériales Autrichiennes. Relatives au Liban et au Proche-Orient
(1793-1918). Deuxieme Volume (1836-1840), Kaslik 1998 (Publications de I'In-
stitut d’Histoire de I'Université Saint-Esprit de Kaslik. Collection des Archives
Diplomatiques concernant le Liban et les Pays Limitrophes). X+454 S.

Die beiden hier vorgestellten Binde bieten Dokumente, fast ausschlieflich von Diplomaten und
Konsuln, die in den ésterreichischen kaiserlichen Archiven liegen und den Nahen Osten, insbe-
sondere den Libanon, betreffen. Weitere Bande sollen erscheinen. Schon die beiden jetzt vorlie-
genden Binde decken eine dufferst interessante Periode in der nahéstlichen Geschichte ab. Das
ilteste wiedergegebene Dokument stammt aus dem Jahre 1793. Es ist ein Brief des Elic Hobeiche
an den &sterreichischen Kaiser mit der Bitte um Erlaubnis, in seinen Herrschaftsgebieten fiir die
Verfolgten des Berges Libanon sammeln zu diirfen. Er ist selbstverstindlich deutsch geschrieben.
Die veroffentlichten Dokumente bieten interessante Berichte von Osterreichern, die im Orient
leben, an ihre Regierung. Es war die Zeit des Niedergangs des Osmanischen Reiches, des griechischen
Unabhingigkeitskrieges und des dgyptisch-osmanischen Konflikts mit der zentralen Figur des
Mehmet Ali. Wie bedeutsam die Auseinandersetzung zwischen Mehmet Ali und dem Sultan war,
zeigt die rege diplomatische Berichterstattung, die allein fiir die Jahre 1836-1840 einen ganzen
Band von iiber 450 Seiten fiillt. Osterreich drang auf verschiedene Arten in den Orient. Auf dem
Balkan mufite Osterreich im Laufe der Geschichte mehrmals militirisch cingreifen, um osmanischen
Aggressionen und russischem Expansionismus zu widerstehen. Es nahm auch an dem Krieg
gegen Mehmet Ali und am Krimkrieg teil. Aufgrund des Vertrages von Karlowitz 1699 hatte
Osterreich das Recht erworben, den lateinischen Klerus und die Glaubigen auf osmanischen
Territorium, vor allem auf dem Balkan, zu schiitzen. Osterreich interessierte sich auch besonders
fiir die Armenier und die Griechisch-Katholiken. Mit den Maroniten bestanden schon vor dem
Vertrag von Karlowitz Bezichungen. Okonomisch war Osterreich durch die 1729 gegriindete
Levante-Kompanie und die 1745 durch Maria-Theresia neugegriindete Levante-Kompanie in regem
Austausch mit dem osmanischen Reich. Seit dem Vertrag von Passarowitz 1718 konnte Osterreich
einen stindigen Botschafter - einen Internuntius - bei der hohen Pforte in Konstantinopel und an
verschiedenen Orten in der Levante Konsuln einsetzen. Die Dokumente sind deshalb auch so
interessant, weil es unmittelbare Zeitzeugen sind, und die Geschehnisse nicht aus einer Retrospektive
mit einer grofieren zeitlichen Distanz erzihlt und bewertet werden. Fiir den Wissenschaftler vom
Christlichen Orient sind sie von Bedeutung, weil es die Zeit ist, in der die europiischen Nationen
aufgrund der Kapitulationen mit dem Osmanischen Reich sogenannte Schutzfunktionen gegeniiber
den Christen austibten, und man anhand dieser Akten, zumindest fiir Osterreich abschitzen
kann, welche Bedeutung der Schutz der christlichen Minderheiten in der taglichen Diplomatie
besafl. Die Dokumente werden in der Originalsprache veréffentlicht, d. h. in Deutsch, Franzésisch
(iiberwiegend) und Italienisch, und zwar so wie sie damals geschrieben wurden. Beiden Binden
ist eine kurze historische Einleitung vorausgeschicke, dem ersten Band sind am Ende noch Listen
der osmanischen Sultane, der osmanischen Grofiwesire und der osterreichischen Diplomaten in
Nahost sowie eine kurze Bibliographie und ein Glossar angefiigt. Beide Binde haben auch eine
tabellarische Auflistung der Dokumente mit Fondsangaben, kurzen Angaben zum Inhalt, Datum
der Dokumente und Korrespondenten.



296 Besprechungen

Diese ausgezeichnete Edition, die uns fiir den Nahen Osten und speziell fiir den Libanon
bisher unveréffentlichte Quellen aus den letzten Jahrzehnten des Osmanischen Reiches liefert,
wird hoffentlich bald seine Fortsetzung bis zum Ende des Osmanischen Reiches finden.

Harald Suermann

Aksinja Dzurova — Krasimir Stan¢ev, Opisanie slavjanskich rukopisej Papskogo
Vostocnogo Instituta v Rime. So vpstupitel’noj stat’ei o formirovanii sobranija
professora Vinéenco Podzi, O. I. — Catalogo dei manoscritti slavi del Pontificio
Istituto Orientale di Roma. Con uno studio sulla formazione del fondo del
prof. Vincenzo Poggi, S. J. Roma 1997, XLIIL155 S., XXXVIII Tafeln
(= Orientalia Christiana Analecta 255)

In einer fiir Europa sehr schwierigen Zeit griindete am 15. Oktober 1917 der Friedenspapst
Benedikt XV. in Rom das Institut zur Erforschung des christlichen Ostens, Pontificio Istituto
Orientale. Inzwischen ist es zu einer der grofiten Einrichtungen dieser Art herangewachsen, die
tiber eine stattliche Bibliothek mit 152.960 Binden (1997) verfiigt. Die Geschichte dieser Institution
und seiner Bibliothek umreifit in knappen, klaren Strichen P. Vincenzo Poggi auf der Grundlage
von Originaldokumenten. Persénlichkeiten der Hierarchie und international bekannte Fachleute
trugen von Anfang an zum Ausbau bei. Eine Reihe von Ordensleuten wirkten dabei mit, darunter
u. a. der Mechitarist Ohannes Aucherian, der Assumptionist Martin Jugie, vor allem aber Jesuiten,
die im Laufe der Zeit die Fithrung tibernchmen sollten. Unter den Weltpriestern fallen der
Athiopier Cahassai Tecle Mariam und der spitere russische katholische Bischof Alexander Evreinoy
auf. Unter den durchaus beteiligten Laien befanden sich der berithmte Guiseppe Silvio Mercati
und Fiirst Petr Volkonskij, der sich dann unter dem Namen Alexander zum Priester weihen lief.
Nach manchen institutionellen und finanziellen Schwierigkeiten wurden schliefllich die heutigen
Riumlichkeiten an der Piazza S. Maria Maggiore unweit des Collegium Russicum gefunden. An
der feierlichen Eréffnung nahm am 14. November 1926 u. a. auch der damalige Nuntius in
Bulgarien Angelo Roncalli, der kiinftige Papst Johannes XXIII. teil. Die Bibliothek, fiir die erst
die baulichen Voraussetzungen fiir etwa 200.000 Binde geschaffen werden muflten, gewann dank
der Bemiihungen von Kardinal Eugéne Tisserant und Cyrille Korolevskij allmihlich an Gestalt,
so daf} sie ebenfalls am Tag des hl. Josafat, am 14. November 1930 unter grofler Anteilnahme
eréffnet werden konnte, wobei die Chére des Armenischen, Athiopischen, Griechischen, Maroni-
tischen, Russischen und Ruthenischen (Ukrainischen) Kollegs auftraten. Die Bestinde konnten
durch die Verbindungen, iiber die Mons. d’Herbigny zur Sowjetunion verfiigte, tiber die Aufien-
handelsorganisation Mezdunarodnaja kniga, durch Kiufe in Antiquariaten vermehrt werden. Hinzu
kamen grofherzige Stiftungen wie z. B. des Metropoliten von Lemberg Andrej Szepticki oder
von Privatpersonen, wie jene russische Dame, die »exul e dilecta patria, libros amatos ...« dem
Institut vermacht. Wie aus dem Verzeichnis der Handschriften hervorgeht, stammen einige Hand-
schriften aus dem Besitz der beriihmten altgliubigen Familie Morozov und anderer bekannter
Aligliubigen. So kann man wohl zu Recht sagen, daf} die Sammeltitigkeit aller mit der Bibliothek
auf irgendeine Weise verbundenen Fachleute viele Kostbarkeiten vor dem endgiiltigen Untergang
wihrend des Zweiten Weltkriegs gerettet und der Forschung zuginglich gemacht hat. Die Aufar-
beitung des Bestands an slavischen Handschriften ist den beiden bulgarischen Forschern Aksinja
Dzurova und Krasimir Stanéev, die einige Jahre damit beschiftigt waren und ihre Ergebnisse auf



Besprechungen 297

wissenschaftlichen Kongressen vorgestellt haben, zu verdanken. In diesem vorbildlich gestalteten
Verzeichnis werden 54 slavische Handschriften aus der Bibliothek des papstlichen Instituts und
eine aus dem Besitz des Collegium Russicum sowie zwei handschriftliche Fragmente in alten
Drucken beschrieben. Die Handschriften stammen aus der Zeit vom 16. bis zum 20. Jahrhundert.
Die Mehrzahl der jingeren Handschriften, d. h. jene vom 18. bis zum 20. Jahrhundert, ist im
Milieu der russischen Altgliubigen entstanden. Auf die allgemeine Charakterisierung der Codices
folgt deren Beschreibung in allen Einzelheiten, wobei paliographische und sprachliche Besonder-
heiten hervorgehoben werden. Eine genaue Inhaltsangabe, etwaige Eintragungen und Anmerkungen
und endlich die einschldgige Literatur schlieflen sich an. Aus diesen griindlichen Beschreibungen
sind ohne weiteres liturgie- und kulturgeschichtliche sowie volkskundliche Schliisse zu ziehen.
Das gilt besonders fiir die Neumen- und Notenhandschriften. Erschlossen wird die Ausgabe
durch ausfiihrliche Indices zu den Themen, zur Paliographie und Kodikologie, der geographischen
Bezeichnungen und der Personennamen. Beigefigt ist auflerdem ein Album mit 38 Abbildungen.
Gewidmet ist das Buch zwei bedeutenden Vertretern der Byzantinistik und der Theologie, dem
Bulgaren Ivan Dujéev und dem Russen Ivan Mejendorf (Meyendorff). Nebenbei entsteht so noch
ein Bild von der Erforschung des christlichen Ostens und der damit verbundenen 6kumenischen
Offnung vor dem Hintergrund einer unruhigen Zeitgeschichte.

Hans-Joachim Hirtel

Suliman Bashear, The Arabs and others in early Islam, Princeton, New Jersey
(The Darwin Press, Inc.) 1997 (= Studies in Late Antiquity and Early Islam,
8), VIII und 161 S. $ 24.95

Die postum herausgegebene Studie des im Herbst 1991 frith verstorbenen Suliman Bashear, der in
Nablus, Jerusalem und Princeton gewirkt hatte, hat das vorgeblich umstrittene Verhilnis zwischen
frither Arab polity und dem Aufkommen der neuen Religion des Islam zum Gegenstand. Seine
These, diese beiden im 7. Jahrhundert zu beobachtenden parallelen, separaten Prozesse seien erst
zu Beginn des folgenden Jahrhunderts sekundir in der Islamisierung der Arab polity und Arabisie-
rung des Islam fusioniert worden (S. 116), hatte der Verfasser bereits in einem Kapitel seiner in
Jerusalem 1984 erschienenen Arbeit mit dem Titel Muqgaddima fi t-ta’rih al-ahar behandelt.
Einwinde gegen diese nun nicht ganz neue Sichtweise lassen sich indes schon daran festmachen,
daf} beispielsweise der Aufstieg der Arab polity nicht einfach isoliert vom Aufstieg des Islam
gesehen werden kann, sondern beide Prozesse eng miteinander verbunden erscheinen. Hervorzu-
heben ist indes, daf} der Verfasser, gestiitzt auf umfanglich sortierte Materialien, deren Auswertung
sich methodisch an Noths, indes nicht angefiihrten Arbeiten orientiert, tiber frithere, vor allem
nach historischen Quellen gearbeitete Studien (Goldziher) hinaus hier als Hauptquellen den Koran
und Hadit heranzieht, darunter zahlreiche Handschriften vornehmlich aus der Damaszener Na-
tionalbibliothek az-Zahiriya.

Eine kurze Einleitung (8. 1-6) referiert, durchweg beeindruckend in der Fiille, den Forschungs-
stand. Allein an der schon frither mifverstandenen Sicht, Wellhausen habe die “abbasidische
revolutionire Bewegung als eine persische nationale Revolte interpretiert (zational and racial
motives bebind the ‘Abbasid revolution, S. 2 und 41), wird man Anstoff nechmen miissen.

Im ersten der fiinf Kapiteln »Bedouins and Non-Arabs« (S. 7-23) werden zunichst deren Sicht
und Wertverhiltnis behandelt. Aus der pejorisierenden Sicht des Koran und in weitem Umfang
auch der in mursal-Form gefafiten, spiteren Uberlieferungen des Hadit erscheinen die arabischen



298 Besprechungen

Beduinen (al-arak) oftmals in sehr dunklen Farben erniedrigt und herabgewiirdigt und werden
vor allem wegen ihres mit dem Islam als unvereinbar betrachteten Lebenstils und ihrer Ethik an
den Pranger gestellt. Sie werden dabei im Kontext von Blasphemie, Heuchelei, Unglauben (etwa
Koran 49, Vers 14), Abneigung zum Kampf fir den Islam usw. angesiedelt (S. 8), was die spatere
Kaoranauslegung dann auf nur einzelne Beduinen zu begrenzen gesucht hat. Konform im Versuch,
die Beduinen zu rehabilitieren, ist auch die Hadit-Literatur, was der Verfasser mit vielen Beispielen
aus der frithislamischen und umaiyadischen Zeit belegt (S. 10-14).

Die beiden nichsten Kapitel, »The Impact of the Arab polity in retrospect« (S. 7-23) und »The
Great Fusion« (8. 24-43), dokumentieren die schon angesprochenen Transformationsprozesse des
Islam bis ins 8. Jahrhundert einschlieflich vom Verfasser zugestandener Gegenstrémungen. Die
unterschiedlichsten Themenfelder zur bevorzugten wie auch diskriminierenden Stellung von Ara-
bern, Mawali und Nichtarabern kommen hierbei zur Sprache, zum Teil auch mit abweichender
Datierung (etwa S. 60f.).

Das vierte Kapitel » Ambivalent attitudes« (S. 67-93) ist eine Art Vélkerschau des Hadit und
dessen exegetischen Auslegungen, die verstreut angefiihrt, z. T. voll von Verachtung, Mifitrauen
und unverbliimter Feindschaft entgegen der Ansicht des Verfassers gerade die Reaktion der Araber
auf die massiven Ubertritte der Nichtaraber wiederspiegeln, die damit ja zumindest eine Besser-
stellung im Islam zu beanspruchen suchten. Die belesen zusammengetragenen Texte bieten dabei
eine Latte von diametral entgegengesetzten Stereotypen zu den verschiedensten nichtarabischen
ethnischen Gruppen. Sie reichen von geregelter und intentional verbundener Koexistenz bis hin
zu extremer Feindschaft. Neben den Persern, die hier den Lowenanteil ausmachen und an vorderster
Front rangieren, finden sich die positiv gezeichneten Kopten, die meist negativ belegten Tiirken,
ferner die Athiopier, Juden, Zang, Zutt, Nabatier u. a. m. Blasser und nur am Rande erwihnt
werden hingegen die Indier, Slawen oder Berber, da deren Prisenz, weitab vom Schuf}, nicht als
mogliche Gefahr empfunden wurde.

Das etwas unvermittelt angeschlossene fiinfte Kapitel »Apocalpytic insecurities« (S. 94-111)
behandelt die vielen apokalyptischen Hadite, welche die Krisen und Zeitingste des vorangegangen
ersten Jahrhunderts ordnend wiederspiegeln. Zu erwihnen sind vielfach zirkulierende Uberliefe-
rungen zum Antichristen (ad-daggal) und Ende der Zeiten, zum Mahdi und Zweiten Biirgerkrieg
(fitna) Anfang der 80cr Jahre des 7. Jahrhunderts, ohne daf hier aber der Schlufl gerechtfertigt
erscheint, Mekka sei erst im Verlaufe des 8. Jahrhunderts zum kultischen Zentrum aufgeriickt (so
S. 100). Gerade die alljihrlichen Pilgerfahrten seit der » Abschiedswallfahrt« wie auch der gescheiterte
swswVersuch des umaiyadischen Kalifen ‘Abdalmalik, wihrend des Zweiten Biirgerkrieges Jeru-
salem zu einer konkurrierenden Pilgerstitte zu machen, sprechen gegen Verfassers Sichtweise, die
er schon andernorts in anderem Zusammenhang (Der Islam 67, 1990, $. 277) vertreten hatte. Die
Ausblicke bis ins beginnende 10. Jahrhundert, welche die Ziige der Karmathen, die aufkommende
Gefahr der Turkvélker und die bereits vom Verfasser in einem Aufsatz im JRAS 3. ser. 1, 1991, S.
173-201, behandelten Grenzkimpfe mit den Byzantinern thematisieren, erweisen als gemeinsamen
Nenner vieler dieser Visionen den Reflex von Zeitingsten, falbar in der Prisenz der tiirkischen
Garden, die seit dem 8. Jahrhundert als ein bestimmendes Element im ‘abbasidischen Reich nicht
mehr wegzudenken waren.

Das letzte Kapitel »Summary discussion and concluding notes« (S. 112-125) birgt eine Zusam-
menschau, die, nicht annotiert, eine Anbindung an die vorangegangenen Kapitel vermissen lifit.
Ein »General Index« ohne die Koranstellen, der nach Stichproben zu urteilen, sehr niitzlich ist,
schafft da wiederum Abbhilfe. Insgesamt betrachtet, bleibt somit von den vielen Einblicken, die
diese Studie erdffnen kann, das Verdienst, tiber die historischen Quellen fritherer Arbeiten hinaus
hier vor allem die Traditions- und koranexegetische Literatur in den Blick genommen zu haben



Besprechungen 299

und aus deren gedruckeen und handschriftlichen Zeugnissen cine eindrucksvolle Belegsammlung
gegeben zu haben, die dabei stets die literarischen Prozesse mit im Blick hat.

Franz-Christoph Muth



Kurzanzeigen

Biblische Notizen. Beitrige zur exegetischen Diskussion, hrsg. von M. Gorg,
Heft 102, Miinchen 2000

Kollegen und Schiiler gratulierten Julius Afifalg zu seinem 80. Geburtstag am 6. 11. 1999 mit
einer privaten Festschrift, die im ersten Teil personliche Briefe, Gedanken und Geschichten enthalt,
im zweiten Teil aber auch einige wissenschaftliche Beitrige. Letztere wurden in dem anzuzeigenden
Heft veréffentlicht (S. 112-145). Fiir den Christlichen Orient sind einschlagig: St. Bombeck, Die
Ubersetzung der griechischen Verbalformen in Zorells georgischen Textproben aus den Evangelien;
K. S. Kolta, Das heilende Element Wasser in medizinischen koptischen Schriften; Regine Schulz,
Ein neues Bild des heiligen Menas in Hildesheim; M. Ullmann, Zum Ende des altigyptischen
Kultes am Beispiel der Tempel von Abydos; St. Weninger, Lateinische Fremdworter im Athiopi-
schen.

Queeste. Tijdschrift over middeleeuwse letterkunde in de Nederlanden, Jaar-
gang 6, nummer 2, Hilversum (Uitgverij Verloren) 1999

Thema des Heftes ist das in der Liitticher Handschrift MS. 437 tiberlieferte mittelniederlindische
»Leven van Jezus«, eine Evangelienharmonie, die einige Zusitze zum kanonischen Bibeltext enthilr.
Threm Verhiltnis zum Diatessaron Tatians ist u. a. der Baumstark-Schiiler Curt Peters (Das
Diatessaron Tatians, Rom 1939, insbesondere 139-147) nachgegangen. Nach einem Uberblick
von August den Hollander befafit sich Geert Warnar mit dem geschichtlichen Hintergrund der
Entstehung des Textes sowie A. den Hollander und Ulrich Schmid mit dessen Quellen. Karina
van Dalen-Oskam behandelt das Verhiltnis der Harmonie zu Jacob van Maerlants »Rijmbijbel«.
Schliefflich berichtet E. Kwakkel noch iiber neugefundene Fragmente einer weiteren mittelnieder-
lindischen Evangelienharmonie.

Von A. den Hollander und U. Schmid ist auch eine Arbeit iiber die verlorene Handschrift 1009
der Universititsbibliothek Utrecht, die eine mittelniederlindische und lateinische Evangelienhar-
monie enthielt, zu erwarten, und zwar unter Verwendung der Exzerpte, die Anton Baumstark
daraus gemacht hatte (vgl. OrChr 82 [1998] 27f.). Ein Bericht tiber das Vorhaben ist verdffentlicht
in: Akademie nieuws. Nieuwsbrief van de Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen,
12. Jahrgang, Nr. 56, Februar 2000.

Credere oggi, anno 19, n. 6 (114), Padua (Edizioni Messaggero) 1999

Das vorliegende Heft ist dem Thema »Le voci di Dio: la musica« gewidmet und enthilt u. a.:
Carlo Saccone, »La musica nella mistica musulmana: il »concerto misticoc di al-Ghazali’« (8.
81-92).

Hubert Kaufhold












	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Anschriften und Abkürzungen
	Zwei an den Enkainien der Jerusalemer Grabeskirche gehaltene Predigten des griechischen Ephräm
	Ein vergessener geistlicher Vater (Palästina, 5. Jh.?) Anmerkungen zu Pseudo-Makarios-Briefen (CPG 2415,5)
	Zur Motivierung und Deutung der Askese bei Pseudomakarios
	An important step in the revival of literary Syriac Abrohom Nuro's "Tawldotho"
	Two Christian Arabic prophecies of liberation from Muslim rule from the late 18th century
	Georg Graf (1875-1955), sa bibliographie et son rôle dans le renouveau des études arabes chrétiennes
	Le grand dieu svane Phusnabuasdia et saint Boa d'Hiérapolis
	Das theologische Formelgut über den Schöpfer, das homousios, die Inkarnation und Menschwerdung in den georgischen Troparien des Iadgari im Spiegel der christlich-orientalischen Quellen
	Nubisches Christentum im Lichte seiner Wandmalereien
	Zwei neue Zeitschriften für das Gebiet des Christlichen Orients (Studi sull'Oriente Cristiano und Christianskij Vostok)
	"Oriens Christianus" im Internet
	VIII. Symposium Syriacum in Sydney (2000)
	Johannes Düsing
	Joseph Habbi
	Personalia
	Izydorczyk, Zbigniew: L'évangile de Nicoème ou Les Actes faits sous Ponce Pilate
	Amsler, Frédéric; Bovon, François; Bouvier, Bertrand: Actres de l'Apôtre Philippe
	Burchard, Christoph: Gesammelte Studien zu Joseph & Aseneth
	Fusco, Roberto: La Vita premetafrastica di Paolo il Confessore (BHG 1472a) un vescovo di Constatinopoli tra storia e leggenda
	Reemts, Christiana OSB: Vernunftgemäßer Glaube die Begründung des Christentums in der Schrift des Origenes gegen Celsus (=Hereditas 13)
	Schneider, Katharina: Studien zur Entfaltung der altkirchlichen Theologie der Auferstehung (=Hereditas 14)
	Rudolph, Anette: "Denn wir sind jenes Volk..." die neue Gottesverehrung in Justins Dialog mit dem Juden Tryphon in historisch-theologischer Sicht (=Hereditas 15)
	Krivus̆in, I. V. (Hrsg.): Istoric̆eskaja mysl' v Vizentii i na srednevekovom zapade mežvuzovskij sbornik naučnych trudov (=Historisches Denken in Byzanz und im mittelalterlichen Westen. Interuniversitärer Sammelband wissenschaftlicher Arbeiten)
	Erbes, Johann E.: The Peshitta and the Versions a Study of the Peshitta Variants in Joshua 1-5 in Relation to their equivalents in the Ancient Versions (=Studia Semitica Upsaliensia 16)
	Ebied, Rifaat Y. (Ed.): Petri Callinicensis Patriarchae Antiocheni Tractatus contra Damianum, III Libri tertii capita XX-XXXIV
	Schüssler, Karlheinz: Forschungsinstitut für Ägyptenkunde und Koptologie der Universität Salzburg Biblia Coptica, die Koptischen Bibeltexte
	Luisier, Philippe: Les citations vétéro-testamentaires dan les versions coptes des Évangiles
	Villey, André: Psaumes des Errants écrits manichéens du Fayyūm
	Sheridan, J. Mark: Rufus of Shotep Homilies on the Gospels of Matthew and Luke
	Monumenta Historica Societatis Iesu a patribus eiusdem societatis edita volumen 145 : Monumenta Missionum Societatis Iesu, vol. LVIII = Missiones Orientales : Monumenta Proximi-Orientis II Égypte (1547-1563)
	Koptisch-Orthodoxes Patriarchat wie wir ein neues Jahr beginnen : von seiner Heiligkeit Papst Abba Schenuti dem Dritten, Papst von Alexandrien und Patriarch über die Verkündigungsgebiete des Hl. Markus, Kairo Dezember 1992 ...
	Martiney, David G.: P. Michigan XIX. Baptized for Our Sakes a Leather Trisagion from Egypt (P. Mich. 799)
	Delio Vania Proverbio: la recensione etiopica dell'omelia pseudocrisostomica de ficu exarata es il suo tréfonds orientale (=Aethiopistische Forschungen 50)
	Lockot, Hans Wilhelm: Bibliographia Aethiopica II: The Horn of Africa in English Literature
	Negash, Ghirmai: A History of Tigrinya Literature in Eritrea the Oral and the Written
	Habtemichael-Kidane, l'ufficio divino della chiesa étiopica studio storicocritico con particolare riferimento alle ore cattedrali
	Prinzing, Günter; Schmidt, Andrea (Hrsg.): Das Lemberger Evangeliar eine wiederentdeckte armenische Bilderhandschrift des 12. Jahrhunderts
	Špidlík, Tomas S, J. ... : Questions monastiques en Orient
	Taft, Robert F.: Beyond East and West problems in liturgical understanding
	Winkler, Gabriele: Studies in Early Christian Liturgy and its Context
	Spitaler, Anton: Philologica Beiträge zur Arabistik und Semitistik
	Krause, Martin und Schaten, Sofia (Hrsg.): ΘEMEΛEIA Spätantike und koptologische Studien : Peter Großmann zum 60. Geburtstag
	René Lavenant (Ed.): Symposium Syriacam VII
	Dumbarton Oaks Papers Number Fifty-One
	Nagel, Peter und Scholz, Piort O. (Hrsg.): Nubica et Aethiopica IV/V [vormals Nubica] internationales Jahrbuch für koptische, meroitisch-nubische, äthiopische und verwandte Studien
	Archives Impériales Autrichiennes relatives au Liban et au Proche-Orient (1793-1834) ...
	Džurova, Aksinja: Krasimir Stanc̆ev opisanie slavjankich rukopisej papskogo Vostoc̆nogo Instituta v Rime
	Bashear, Suliman: The Arabs and others in early Islam
	Back matter

